

## ИНСТИТУТ АРХЕОЛОГИИ АКАДЕМИИ НАУК СССР



## ПРОБЛЕМЫ ИЗУЧЕНИЯ НАСКАЛЬНЫХ ИЗОБРАЖЕНИЙ



**MOCKBA** 1990





Ответственный редактор: д.и.н. М.А.Дэвлет

С Институт археологии АН СССР, 1990.



## Предисловие



Начиная с глубокой древности, обитатели всех континентов наносили краской, выбивали или вырезали изображения на скалах. Наскальные рисунки — ценнейшие источники, освещающие различные стороны духовной жизни давно ушедших поколений, своеобразные памятники искусства.

В последние десятилетия проблематика, связанная с исследованием наскального искусства, занимает все более видное место в мировой научной литературе. Ныне это направление в изучении первобытной культуры, хотя и относительно новое, но едва ли не самое популярное. В этой связи назрела необходимость встреч специалистов для обмена информацией о новейших открытиях, для выработки общей научной терминологии, разработки методических основ исследования этого сложного для интерпретации вида исторических источников.

Международные симпозиумы - летние полевые школы, посвященные различным вопросам изучения наскального творчества, регулярно проводились ранее и ныне проводятся на базе возглавляемого Эммануэлем Анати археологического центра по изучению первобытного искусства в г. Валь-Камоника в Итальянских Альпах. Несмотря на то, что Э. Анати регулярно присылает приглашения советским исследователям, никому из них не удалось побывать на полевых семинарах в Северной Италии.

В 1986 г. на Кубе состоялся организованный при участии ЮНЕСКО Первый всемирный симпозиум по наскальному искусству. Во главе оргкомитета стоял известный кубинский ученый, путешественник и общественный деятель Антонио Нуньес Хименес. В работе симпозиума приняли участие 360 исследователей из 20 стран. Доклады группировались вокруг трех главных тем: І) ареалы наскального искусства; 2) вопросы методики исследования; 3) охрана памятников, их учет и каталогизация. Доклад советского делегата М.А.Дэвлет был посвящен петроглифам Северной, Средней и Центральной Азии.

В 1988 г. в Австралии по инициативе доктора Роберта Беднарика, возглавляющего ассоциацию исследователей австралийских наскальных изображений, состоялся Первый конгресс, на котором присутствовали ученые из многих стран мира, всего 343 специалиста. Сразу же после окончания конгресса президенты десяти национальных организаций из разных стран приняли решение об объединении в единую Международную федерацию.





Таким образом во всем мире наблюдается тенденция объединения усилий ученых, занимающихся исследованием таких специфических памятников, какими являются наскальные изображения. Своеобразие памятников определяет особые подходы и методы их изучения и интерпретации. Между тем в нашей стране исследователи не только не объединены, а скорее даже разобщены.

Настоящий сборник ставит задачей попытаться собрать воедино многочисленную армию исследователей, занимающихся изучением памятников наскального искусства на территории нашей страны.
В сборник вошли статьи более чем 40 авторов, представляющих более двух с половиной десятков научных учреждений нашей страны.
В этих статьях рассматриваются памятники наскального искусства
с широчайшей территории от самых северных в 100 км к северу от
Полярного круга на Кольском полуострове, а также писаниц Якутии
до наскальных изображений на южных границах, включая побережье
Черного моря, Закавказье, Среднюю Азию, Алтай, Туву, Забайкалье;
от района Карпатских гор на западе до Сихотэ-Алиня на востоке,
то есть практически исследования охватывают большую часть горных районов нашей страны, где встречаются наскальные изображения.

Среди авторов видные советские ученые, работы которых получили мировое признание. В силу различных обстоятельств в
сборнике не приняли участие отдельные исследователи старшего
поколения, внесшие существенный вклад в дело изучения древнего
искусства нашей страны. Однако, что отрадно отметить, в сборнике активно участвует молодежь, быть может еще не сказавшая
свое веское слово в науке, но за которой будущее. Именно молодым предстоит изучать наскальные рисунки в последующие десятилетия, делать открытия, пересматривать сложившиеся представления, устоявшиеся мнения и для них особенно важен обмен мнениями и апробация исследований.

Сборник включает статьи теоретического плана, которых, к сожалению, немного. Большинство же статей носит публикационный или обзорный характер, но и в них неизменно рассматриваются актуальные вопросы, связанные с датировкой, семантическим осмыслением материала.

В статьях нашли отражение проблемы, касающиеся истоков первобытного искусства, рассматриваемые в теоретическом плане. Несколько статей посвящено новым исследованиям в Каповой пещере — древнейшем памятнике пещерной живописи на территории нашей стра-



ны. В ряде статей представлены результаты новых и новейших работ на Северо-Западе, в которые, наряду с профессионалами, включились и любители.

Едва ли не впервые научная общественность может познакомиться с результатами изучения петроглифов на Карпатах. Интересные исследования, продолжающие работы В.Н.Чернецова, проводятся на Урале. В этом регионе появились надежные основания
для датировки наскальных изображений. Открыта серия новых памятников на Кавказе. Активные исследования проводятся в Азербайджане в четырех регионах. В Армении, где сосредоточены ценные памятники, со смертью исследователей работы археологовпрофессионалов практически прекращены. Армянским петроглифам
посвящена заметка непрофессионала-любителя. В статье В.И.Марковина детально рассматриваются хронологические группы наскальных изображений, обнаруженные в северной части предгорий Дагестана.

Обширный ареал наскальных изображений Казахстана и Средней Азии представлен статьями алма-атинских, карагандинского, самаркандского и московского археологов. В этих статьях нашли отражение результаты недавних работ этих исследователей.

Среди статей, посвященных сибирской тематике, выделяются группы докладов, представленных двумя научными центрами — Новосибирским и в Кемерово. Новосибирские археологи проводят работы, главным образом, на Алтае, а также в Забайкалье, продолжая тем самым дело патриарха сибирского петроглифоведения А.П. Окладникова, а кемеровские — в широком ржносибирском ареале.

Традиционно активно работают исследователи на Среднем Енисее, здесь исследуются памятники от эпохи энеолита до позднего средневековья. В работу по изучению петроглифов Верхнего Енисея активно включилась М.Е.Килуновская — молодой археолог из Ленинграда. Впервые освещаются в литературе находки в Северном Приангарье.

Работы в Восточной Сибири и на Дальнем Востоке отражены в статьях археологов из Якутска, Иркутска, Улан-Удэ и Владивостока.

В работах, включенных в сборник, нашли отражение различные этапы истории наскального творчества в нашей стране, начиная от древнейшей пещерной живописи и кончая памятниками, относящимися к этнографической современности.

М.А.Дэвлет





#### Я.А.Шер

#### К вопросу об истоках первобытного искусства

Проблема происхождения искусства по своей сложности сопоставима с загадкой зарождения жизни, превращения неживой матерыи в живур. Если относительно второй еще возможна надежда на экспериментальное воспроизведение, то относительно первой такой надежды пока нет. Современная наука не располагает данными, которые бы свидетельствовали о медленном вырастании и развитии искусства из "не искусства", например, подобно тому, как, наблюдая постепенную изменчивость каменных орудий во времени, мы можем проследить динамику перерастания инстинктивного труда в сознательный. Поэтому все попытки понять и реконструировать пропесс зарождения и первоначального развития искусства не могут не быть более или менее умозрительными гипотезами, основанными на косвенных данных. Одна из таких гипотез представлена на последующих страницах.

Конечно, для полноты картины нужно было бы сначала рассмотреть уже существующие гипотезы. К сожалению, это невозможно: самый краткий обзор превысил бы место, отпущенное для данного доклада. Специалисту будет нетрудно сопоставить предлагаемую гипотезу с другими и оценить меру ее правдоподобия и новизны.

Исходные посылки. І. Создателем и потребителем искусства является человек. Человек - не только социальное существо. В нем сплелись в один узел законы неживой природы, биосферы и ноосферы. Поэтому рассмотрение проблемы происхождения искусства средствами одной науки или группы смежных наук (археологии, этнографии, истории искусств) будет заведомо неполным.

2. Осознание человечеством искусства как самостоятельной сферы духовного производства, как образно-художественного способа познания, моделирования внешнего мира и самого себя в этом мире началось в поздней античности и сформировалось только в эпо-ху Возрождения. Приминительно к первобытности понятие "искусство" можно употреблять только в иносказательном смысле. Эту мысль давно высказал А.А.Миллер и детально обосновал А.Д.Столяр. Чтобы быть последовательным, нужно также отказаться от понятия "творчество" (натуральное, художественное и т.д.) и от использования категорий современной эстетики.





- З. Основные выразительные средства искусства это голосовые звуки, ритмические движения /танцы/, язык, неголосовые
  звуки /музыка/, изображения ве всем их разнообразии /плоские,
  рельефные, объемные, моне- и полихромные/, а также сеоружения.
  Пение, таншы и строительные навыки имеют явные керни в дочеловеческой стадии бислогической эвелюции и проявляются в инстинктивной деятельности животных. Музыка, язык и изобразительная
  деятельность не имеют истоков в бислогическом мире и являются
  совершенно новыми явлениями, присущими только человеку, как сошиальному феномену.
- 4. Изобразительная деятельность появилась в эпоху верхнего палеолита. Самые ранние ее следы можно усмотреть в аморфных
  пятнах охры на гальках и в "чашечных" камнях мустье-ориньякского времени. Некоторые исследователи считаю невозможным "вне запное" появление искусства из "ничего" и предполагают, что вызревание изобразительной деятельности длилось 100-150 тысяч лет.

"Внезапные" сдвиги в истории культуры. Изобразительная деятельность и музыка, мышление и язык - не единственные достижения культуры, появившиеся как бы внезапно, без явных предварительных или промежуточных стадий вызревания. Столь же "внезапно" неандерталец овладел огнем, человек научился печь мясо. обжигать глину. ткать, шить, плавить металл. Так же "внезапно" были изобретены лук или колесо. Все эти достижения не имели предшествующих истоков или промежуточных фаз ни в биологической эволюции, ни в историческом развитии вида "гомо". Их можно сгруппировать по некоторым общим признакам. Например, преобразование вещества или его свойств при помощи энергии - тепловая обработка пищи, керамика, металлургия, ткачество: преобразование одних видов энергии и движения в другие - клин, рычаг, лук, колесо, водяной или ветряной двигатели: преобразование информации - членораздельная речь, язык, понятийное мышление, изображения, письмо и т.д. Появление мышления, которым природа осознала самое себя, Энгельс назвал "внезапным переходом" /К. Маркс и Ф.Энгельс. Соч. Т.20. С.727-728/.

Подобного рода внезапные сдвиги известны не только в истории, но и в природе. В неживой природе существуют энергетические процессы — фазовые переходы — при которых вещество как бы
внезапно переходит от одного состояния к другому: лед — вода —
пар; твердый металл — расплавленный металл; раствор — кристал—





вали другие.

Для дальнейшего антивитропийного развития вида объективно были необходимы новые внешние средства передачи и переработки информации. Успешная коллективная охота была возможна только в условиях сообщества, члены которого хорошо понимают друг друга и взаимодействуют. Возросла роль звуковой сигнализации. Новые потребности к диференциании звуков повели естественный отбор по линии изменения голосового аппарата. Голосовые органы неандертальна ближе к австралопитеку и шимпанзе, чем к кроманьонцу. Необходимость в новых коммуникативных сигналах создавала избыточную нагрузку на голосовой аппарат и порождала в нем морфологические изменения, которые за 50-60 тысячелетий эволюции закрепились в генотипе и стали наследственными. Произошло существенное изменение формы гортани и резонирующих полостей носоглотжи с одновременным полным выпрямлением спины, шеи и всей походки в целом. По сравнению с неандертальнем, который располагал примерно 10% речевых звуков современного человека, количество новых звуков сильно уведичилось, но оно не могло возрастать бесконечно. Звуки стали соединяться в парные, троичные сочетания, за каждым из которых закреплялось определенное значение. Естественные звуковые сигналы стали заменяться значимыми словами. Члены сообщества стали реагировать не только на биологически важные раздражители, но и на заменившие их слова, ставпие первыми носителями мысли.

Информация в обществе и искусство. Для закрепления полезных морфологических изменений организма требуются тысячелетия. Для освоения новых слов требуется намного меньше времени. Новые слова входили в употребление несоизмеримо быстрее и так расширили внешний, негенетический канал передачи информации, что он стал обеспечивать опережающее развитие новых поколений. Морфологически кроманьонец неотличим от современной человека. Если до конца мустье развитие вида шло как бы параллельно по биологическим и социальным законам, то с верхнего палеолита началось ускоренное опережение развития внешнего канала передачи информации, за которым биологическая эволюция уже не могла поспевать.

Как писал Л.С.Выготский, "язык есть единство общения и обобщения". В языке природа впервые получила возможность свертывания информации. Вместо того, чтобы называть разными именами каждый предмет, явление, действие, можно было связать одно





слово с целым классом сходных предметов, явлений, действий. Значимые звуки стали еще и средством мысленной классификации предметного мира. Однажды начавшись, аналитическая работа мысли уже не может остановиться и требует для самовыражения все новых и новых знаков, а также правил их сочетания между собой, т.е. грамматики.

Так произошел новый "фазовый переход" в развитии информационного потенциала культуры. С ним были связаны не менее вакные изменения в структуре высшей нервной деятельности - специализация функций левого и правого полушарий головного мозга, положившая начало формированию двух типов нервной системы, названных И.П.Павловым "художественным" и "мыслительным". Антивизация вналитических функций левого полушария, в свою очередь, привела и более дифференцированным и точным действиям правой руки.

Расширение знаковых функций в поведении людей верхнего палеолита произошло "мгновенно" по сравнению с темпами предвествукщей эволюции и охватило все сферы жизни. Осознанный труд тоже приобретает знаковый карактер, особенно, при обучении подрастающего поколения ("делай, как я"). Но пробудившаяся к жизни вместе с языком аналитическая мысль, выраженная в словах, была не единственной формой проявления интеллекта. Наряду с мыслыю в сознании действуют более или менее размытые психические образы. В отличие от словесной информации, образная локализуется преимущественно в правом полушарии, причем между полушариями происходит постоянный обмен. Поскольку нарастание количества осмысленных знаков и образов шло ускоренным темпом, довольно скоро должен был возникнуть "барьер памяти". Природные возможности запоминания знаков и образов не были безграничными. Дальнейшее развитие внешнего канала передачи информации было невозможно без дополнительных носителей знаков. Ими стали материальные предметы. Что это были за предметы и какая информация стала фиксироваться раньше, знаковая или образная, пока сказать трудно. Теоретически, то, что выражено в словах, легче запомнить без внешней фиксации, чем то, что выражено в размитых образах и не вполне осознанных представлениях об окружающем мире.

Мысленно можно себе представить следующую картину. До специализации функций левого и правого полушария, т.е. у поздних неандертальцев в восприятии преобладали псизические образы (специалисты считают, что псизические образы и ритуализованные действия заложены в генотипе высших животных). Вероятно они и





легли в основу зарождавшегося мифологического сознания. Явные следы ранних мифологических представлений мы находим в виде камих-то зачаточных ритуальных действий неандертальнев при по-хоронах своих сородичей, а также действий с черепами и костями убитых животных. Возможно, что это были первые внешние "запо-минающие устройства", вызванные к жизни не только естественными реакциями, но и переполненным эмоциями сознанием, только начинающим постигать причинно-следственные связи между событиями.

Овладение языком на какое-то время освободило человека от хранения избыточной информации, но она продолжала накапливаться, теперь уже в разделенной по полушариям памяти. Не все представления об окружажщем мире находили себе вквиваленты в словах. Лингвистами установлен факт острого дефицита абстрактных понятий в древних языках. Такие, например, представления как течение времени, смена дня и ночи, времен года и т.п., не имея словесного выражения, нуждались в средствах фиксации. Первыми подобными средствами "внешней памяти" для абстрактных понятий вероятно были системы штрихов и зарубок, обнаруживаемые на некоторых верхнепалеолитических предметах. Из них или параллельно с ними могли формироваться более сложные знаки типа "клавиформ" и "тектиформ". Думается, что штрихи, зарубки и другие знаки становились средством "внешней памяти" для людей спреимущественно "левополушарным" мышлением.

Если штрихи и зарубки на костях и других предметах мог сделать практически любой человек, то нарисовать на стене пещеры мамонта или лошадь, тем более, сделать рельефное изображение на костяной заготовке мог только одаренный человек. В своих разысканиях о происхождении искусства мы как-то забываем, что умение рисовать относится к врожденным способностям, которыми наделен далеко не каждый. Рисуют люди, в сознании которых преобладает "правополушарное" мышление с более яркими психическими образами. Косвенно это подтверждается тем, что среди художников в среднем больше левшей, чем вообще. Человек с "правополушарным" мышлением воспринимает мир ирче и образнее, чем остальные люди. Отсюда неизбежное внутренее давление на психику, порождающее устойчивые неврозы, о которых писах С.Н.Давиденков. Больной шизофренией активно рисует в моменты обострения болезии и прекращает в фале ремиссии.

Немалую роль с создании психологического напряжения играла окружающая среда. Суровые условия последнего оледенения требова-





ли для выживания максимального напряжения и мобилизации всех фивических и психических сил. Выживали и давали потомство в буквальном смысле яркие личности. Может быть поэтому искусство верхнего палеолита по меткому выражению З.А.Абрамовой возникло как яркая вспышка и не имело непосредственного продолжения в последуищей эпохе? Позднее, в эпоху неолита изобразительная деятельность становится "обязательной" для всех культур, но в каждой из них есть специфические особенности, свидетельствующие об универсальности этого феномена и независимости его начальных этапов.

К искусству неприменимы законы прогресса в том виде, как они действуют в развитии техники. Меняются и усложняются только носители информации и технические средства. Содержательные и выразительные элементы искуссства являются вечными ценностями. Иначе фрески Ляско и поэмы Гомера были бы для нас столь же безнадежно устаревшими, как повозка II тысячелетия до н.э.. в сравнении с современным автомобилем.

Данная гипотеза не претендует на какую-то принципиальную новизну. Каждое отдельное положение настоящего доклада можно найти в работах З.А.Абрамовой, В.П.Алексеева, Ф.Боаса, В.В.Бунака, Л.С.Выготского, С.Н.Давиденкова, Вяч.Вс.Иванова, А.Ламинг-Эмперер, А.Леруа-Гурана, А.А.Миллера, Д.Мак-Фарленда, А.П.Окладникова, Б.Н.Поршнева, Я.Я.Рогинского, Р.Солешки, А.Д.Столяра, Б.А.Фролова. Свою задачу автор видел в том, чтобы связать их в единую систему.



## А.И.Мартынов



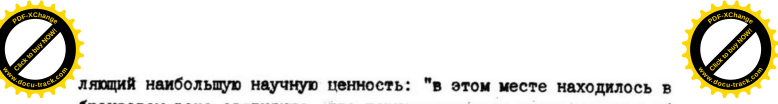
## К вопросу о типологии памятников петроглифического искусства

За последние годы значительно возросло количество открытых и опубликованных петроглифических памятников. Нельзя не отметить успехи в технике копирования изображений. Значительная точность при снятии копий выбитых изображений сэйчас достигается путем применения микалентной бумаги, типографской краски, а при полевых работах на рисунках, выполненных путем гравировки их копирование на прозрачный целлофан, полиэтилен. Не менее значительны успехи в определении хронологии изображений, выделении пелых хронологических пластов наскального искусства, например скифской эпохи; в изучении художественно-изобразительных стилевых особенностей, определении семантики.

Основным направлением петроглифики остается открытие, описание и публикация памятников петроглифического искусства. Очевидно это правило, если принять во внимание тот факт, что только опубликованный петроглифический памятник становится источником для дальнейшего изучения и только так есть гарантия его сохранения в будущем. При этом приходится отмечать, что некоторые аспекты нашего восприятия и научного исследования памятников наскального искусства остаются не разработанными, в частности, их назначение и особенности как памятников истории.

Нельзя сказать, что этот вопрос не интересовал исследователей. Многие касались этой проблемы, указывая, что петроглифы связаны со святилищами или сами были святилищами. По этому поводу высказывались К.Д.Лаушкин, Ю.А.Савватеев, В.М.Котович и другие.

Определенные выводы были сделаны М.А.Дэвлет относительно Боярской писаницы: "... межгорные долины Боярского хребта являлись центрами первобытных святилищ, посещавшихся во время сезонных праздников. Большая Боярская писаница была создана с культовыми целями". А.П.Окладников указывал на культовое почитание Шишкинских скал как местопребывания и жилища покойных героев, обожествленных после их смерти, имея в виду курыканские изображения. Таежные писаницы Приамурья, как своего рода святилища, рассматривает А.И.Мазин. Как святилище рассматривает М.А. Дэвлет Мургур-Саргол, исследуя комплекс эпохи бронзы, представ-



ляющий наибольшую научную ценность: "в этом месте находилось в бронзовом веке святилище, где периодически во время древних обрядов на скалах выбивались петроглифы".

Надо отметить, что районы петроглифов, вряд ли случайно остаются священными местами у местных народо до сих пор. Как например, районы наскальных рисунков Каракол в Горном Алтае и в Восточной Сибири. На священных лиственицах на вершинах гор с рисунками и у источников до сих пор привязывают цветные ленточки. Район наскальных изображений в Кобыстане всспринимается как священный. О языческих святилищах на территории этого уникального памятника и символических жертвоприношениях в виде тряпочек упоминает А.А.Формозов.

При исследовании нами Томской писаницы было обращено внимание на удобный уступ перед скалой и высказано предположение. что весь комплекс был святилищем, где совершались ритуальные действия, обряды. Весьма показательно в этом отношении, что в ряде мест улавливается некоторая связь изображений на петроглифах в сгиле исполнения с искусством конкретной этнической группы. Так указывалось на связь уральских писаниц с орнаментальным искусством хантов и манси. Такая же связь прослеживается между древним искусством Амура, например, Сакачи-Аляна, и современной нанайской орнаментикой. А поздние изображения на Лене А.П. Окладников связывал с искусством курыкан и тюркоязычных народов Южной Сибири. Такое же сходство части таежных приамурских петроглифов с искусством эвенков-орочонов было установлено А.И. Мазиным. Можно отметить некоторое сходство поздних нижнеангарских изображений лошадей со всадниками на спине, солярных знаков с искусством средневековых самодийцев и лесных тюрок Сиби-DN.

Однако не так просто, как это кажется, объявить места расположения петроглифов святилищами. Здесь надо обратить внимание
на некоторые иные обстоятельства. Важными среди них нам кажутся следующие. Во-первых, не раз отмечалось на примерах Кобыстана, памятников Енисея, Ангары и в других местах, что рядом или
неподалеку от скал с изображениями, есть удобные плоскости, рисунки на которых не наносились, а наносились перекрывая друг
друга на одних и тех же местах. Во-вторых, петроглифы весьма
разнообразны как памятники по своей планиметрии. В общих чертах
они представлены двумя основными разновидностями по своей компановке: крупные по количеству изображений, с довольно компакт-



ными сконцентрированными изображениями и отдельные небольшие скопления или даже одиночные изображения в пределах довольно обширной территории. Первая группа представлена широко известными комплексами Кобыстана, Бесовых следов, Залавруги, Тамгалы, Томской писаницы, Талды, Бичикту-бома на Алтае, Шишкинских скал. Шалаболино, Боярской писаницы, Сакачи-Аляна. Наряду с этими мы имеем такие рассредоточенные на большой площади изображения как в долине р.Елангал в высокогорном Алтае. Весьма похожи по планиметрии, но занимают значительно меньшее пространство, изображения на базальтовых глыбах в высокогорье Саймалы-тал и рассредоточенные на значительной площади изображения на камнях на северном берегу оз. Иссык-Куль и во многих других местах. При этом трудно дать ответ, что в данном случае является смысловым памятником: вся территория часто в несколько десятков квадратных километров или отдельный камень. Трудно при этом бывает выделить и какой-то смысловой центр.

Интересно в связи с затронутым вопросом еще одно существенное различие. Крупные комплексы расположены как правило в относительно доступных местах, в большинстве случаев хорошо освещены, имеют южную ориентировку, они зрелищны со стороны реки (Сакачи-Алян, Томская писаница, Шалаболино, Оглахты, Шишкинские скалы) или со стороны долины, как например, Бичикту-Бом, Талды, Сутерлю на Алтае, Кобыстан на Кавказе и другие. Они не были скрыты, не были отделены от людей, которые считали их своими святынями, общаясь с ними в той или иной форме. Ясно, что эти памятники соединяют в себе природный фактор и фактор идеологический, что в последствии почти полностью было утрачено человечеством. Иной характер связи со средой носили изображения на плоскостях на вершинах гор, высокогорных перевалах и высокогорных долинах. Как сейчас, так и в древности, они были труднодоступны, расположенные в охотничьих угодьях, высокогорных выпасах или на караванных тропах в районах ледников, как например, Елангаш или Саймалы-Таш.

Мы специально не касаемся вопроса о зонах традиционных съжетов, характерных скажем для лесной полосы, горно-степной, Приамурья с их подразделениями внутри этих общирных зон, на что не раз указывал А.П.Окладников.

В связи с затронутым вопросом определенное значение имеют и другие наблюдения. Например, связь петроглифических памятников с их природным окружением: горы, долины, растительность,

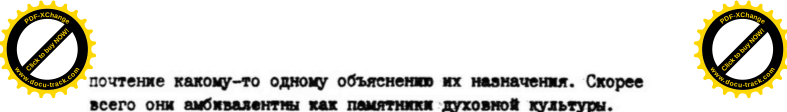
ADE-XCHANGE

Manual Man

вода, освещенность; материал, на котором они выполнены: плотность, форма, цвет камня. Приближает нас к поставленной цели выделение А.А.Формозовым четырех основных типов расположения древних изображений на камне, из которых три относятся к петроглифам на открытых площадях: изображения на горизонтальных плоскостях скал (Карелия, Онемское озеро, р.Вы.); рисунки на отвесных поверхностях камня, характерные для Урала, Сибири, Средней Азии, Кавказа; изображения на отдельных камнях сравнительно не большого размера. В этих случаях изображение из одной или нескольких фигур или композиция ограничены пространством камня. В других же случаях, когда плоскости большие, обычно трудно бывает установить какую либо логическую связь изображений с обширной плоскостью: рисунки бывают кажется неоправданно сгруппированы, оставлены значительные не занятые площади. Вероятно в этом была какая-то своя логика размещения, как и нарушенные пропорции соотношения размеров. Все это построения иной, чем наша, модели видения образа и его восприятия. Такое же происхождение имеют и полиэйконические картины, представляющие собой сложные переплетения выбитых прочерченных, неясных, как бы теряющихся "не проявленных изображений".

Прямое отношение к затронутому вопросу имеет побудительный характер возникновения самих изображений, - ради чего они создавались? Вопрос этот особый и его не обощел, кажется, не один исследователь петроглифов. Тем не менее нет единой и убедительной точки зрения. Рассматривая памятники отдельно, мы можем отдать предпочтение какой-то одной из существующих теорий - магической или мифологической, есть изображения, которые передают реальные сцены, то есть расчитаны по повествовательную передачу события и не несут в себе элементов магии или мифологии, и в них нет особой необходимости видеть магический или мифологический замысел. Рассматривая же вопрос шире, мы вообще не можем дать четкий ответ о первоначальном назначении изображений. Хотя сейчас есть много весьма убедительных примеров, когда рядом с писаницами расположены жертвенные места с предметами охотничьего снаряжения, орудия труда, керамикой, украше-. NMRNH

Такие случаи известны на Урале, Чукотке. Массовые примеры прямой связи петроглифов с жертвенниками приводит А.И. Мазин по территории таежного Приамурья. И все же рассматривая в целом памятники петроглифического искусства, мы не можем отдать пред-



Однако, можно пойти по другому пути: по условиям расположения, характеру компановки изображений, хронологической длительности нанесения рисунков, природному окружению попытаться выделить отдельные типы памятников, рассматривая вопрос как бы наоборот, - не от изображений, а от среды, условий, в которых

они возникали, установив при этом определенные закономерности.

Несмотря на сожетные различия, часто очень значительные кронологические особенности и условия расположения, можно выделить несколько типов памятников петроглифического искусства по их функциональному назначению. Вопрос, несомненно, требует детального исследования и даже разработки специальной методики полевого изучения: обмеров, подсчетов, сравнений. Однако уже сейчас, на предварительном уровне можно выделить четыре основных вида памятников: святилище, культовый священный камень или гора с рисунками, священный рисунок и смысловое повествовательное изображение.

Святилище. Этот памятник, как правило сложный, отмеченный своей природной уникальностью (Залавруга, Кобыстан, Томская писаница, Шишкинские скалы, Шалаболино и др.) Они не похожи друг на друга, так как не создавались по определенному замыслу, а использовалась их природная исключительность. Святилища являются центрами расположения изображений разных эпох, они несомненно служили длительное время, они зрелищны, величественны, имеют в основном южную ориентировку, доступны. Им как правило сопутствуют площадки, расположенные перед вертикальными скалами. В этом отношении весьма показательно святилище Томская писаница. Перед вертикальными плоскостями с изображениями, которые красиво и хорошо просматриваются с реки, расположена горизонтальная каменная площадка, к которой ведут ступенчатые уступы с реки, расположенные амфитеатром и дорога по камням и ущелью со стороны берега. Подобные площадки перед вертикальными камнями с изображениями есть в Кобыстане и других местах. В других условиях такие площадки располагались на полянах перед скалами, как например в Бичикту-боме или Талде на Алтае. Святилища несомненно были культовыми центрами для обширной округи. Они расположены так, что к святилищу можно было в нужное время приплыть по реке, озеру или морю издалека. Ясно, что они были предназначены, в основном, для коллективных действий в эпоху неолита, бронзы, раннего



железного века, а в некоторых случаях и средневековья. В изображениях на святилищах, как правило прослеживается несколько
хронологических стилистических групп, несколько смысловых комплексов рисунков и мировоззренческой мифологической символики,
связанной с культом солнца (солярные знаки, солнечные животные,
солнечные ладьи); изображения, передажщие структуру мироздания
(образы подземного, среднего и верхнего мира), образы священных
животных; символы возрождения жизни и магические знаки. Можно
предположить, что природные святилища, были центрами, где проходили традиционные культовые действия — мистерии, слагался эпос
и наносились изображения. Можно отметить, что святилища как
комплексные сложные природно-исторические памятники пока еще
остаются не исследованными, изучаются же только изображения,
часто в отрыве от всего остального.

Культовые священные камни и горы. Это на мой взгляд самый распространенный вид петроглифических памятников. Они бывают связаны с святилищами, расположены в его округе, но чаще всего отдельно, изолированно на камнях, как например Сутерлю на Алтае, или разбросаны по склонам священной горы. Такое культовое место вряд ли предназначалось для массовых коллективных действий.

Священный рисунок. Выделение такой категории изображений, думаю, оправдано. Необходимо различить изначальную ценность при создании изображения, что было первоосновой — камень, священное значение которого надо было усилить рисунком, или наоборот — рисунок, а камень использовался в таком случае только как материал для изображения. Священный рисунок, как правило, обладает особыми качествами. Чаще всего это изображение "солнечного" животного, животного с рогом — деревом, носителя идеи возрождения, амбивалентное по семантике и синкретичное по изображению.

Наконец, можно выделить смысловые повествовательные сцены. Они встречаются достаточно часто. Это изображения охоты, погони, битвы, как это часто встречается на петроглифах тюркского времени, изображения дорог, повозок, загонов для скота, как например на камнях Саймалы-Таш. Они как правило не встречаются изолированными группами, а вместе со священными рисунками. А иногда и на самих изображениях этого вида, присутствуют наряду с реальными и мифологическими образами, что соответствует мировоззрению их создателей.



## Н.Н.Гурина



# Наскальные изображения Кольского полуострова - общие и особенные черты с наскальными изображениями севера Евразии

До последнего времени наиболее северными изображениями Евразии являлись норвежские и чукотские. В 1973 г. были открыты новые наскальные рисунки в центре Кольского п-ва, в 100 км севернее Полярного круга, на правом берегу р.Поной, на месте бывшего саамского селения Чалын-Варрэ. Местность здесь представляет собой высокий мыс, сложенный из крупных каменных бловов, резко контрастирующий с окружающей заболоченной поймой.

Рисунки расположены на шести изолированных камиях, самый крупный из которых около 7 кв.м, самый маленький — 0,88 кв.м. Камии окаймляют древний берег реки, но расположены на двух различных уровнях, І-П лежат у самой воды и заливаются рекой в течение длительного времени до начала июля, камии же Ш-УІ залегают по самому краю первой надпойменной террасы, высотой не более І м. Рисунки размещаются в пяти случаях на горизонтальной поверхности, в одном (Ш) на вертикальной. Камии — гранитные, но различные по структуре — мелко и крупнозернистые. Этот фактор в большой степени определяет качество рисунков. Крупные зерна камия не позволяли получить четкой линии и выполнить детали. Нередко изображения здесь улавливаются с трудом. На мелкоструктурных камиях, к тому же покрытых "пустынным загаром", рисунки имеют ровные края, прекрасно передают детали. Таких камней в Чалми-Варрэ четыре — І,П,ІУ,У.

Фигуры изолированы, как правило, не перекрывают друг друга, в редких случаях они соприкасаются. Имеется ряд органически связанных изображений, составляющих единую композицию. Все изображения силуэтные, выбитые точечной ретушью, глубиной менее
0,5 см. Основными изображениями являются животные (олени) и люди. Размер животных, чаще всего, 22-25 см, исключения составляют оленята - не более II см. Величина человеческих фигур варыпрует в пределах 19-45 см. Как и в других наскальных изображениях, люди и антропоморфные существа показаны в анфас, все животные в профиль. Всего в Чалмн-Варрэ насчитывается не менее
I2I фигуры.

Основываясь на топографии камней и стилевых особенностях





изображений, их можно разделить на две хронологические группы. Более ранняя – камни I,П – представлена оленями со сдвоенными ногами (одной передней и одной задней) и двумя довольно объемными человеческими фигурами. В более поздней группе расположенной на коренном берегу, животные показаны четырехногими, силуэты людей даны тонкими линиями, в ряде случаев с кольцеобразными головами, в иной позе (Рис.I). Изображаемые объекты разнообразнее, чаще встречаются композиции.

Рисунки оленей на камне I выполнены в разнообразной манере. Есть среди них удивительно близкие натуре (Рис.I, стиль I), но заметна и группа оленей более схематизированных, очевидно выбитая одним художником (Рис.I, стильП). Центральное место занимают две человеческие фигуры в плящущей позе, с поднятыми вверх трехпалыми руками. Голову одного украшает трехрогий головной убор, у второго подвязан хвост. Ноги обеих фигур выбиты поверх ног оленей – очевидно люди "задерживают" животных. На камне П выбита фигура оленя или лося; на камне Ш – олени (Рис. I, стиль ІУ); на камне ІУ – пара оленей, при этом голова второй более крупной фигуры приближена к хвосту первой; на камне УІ – І8 оленей (Рис.I, стиль ІУ,УІ), которые как бы разбрелись по тундре, и крупный, не очень отчетливый силуэт человека.

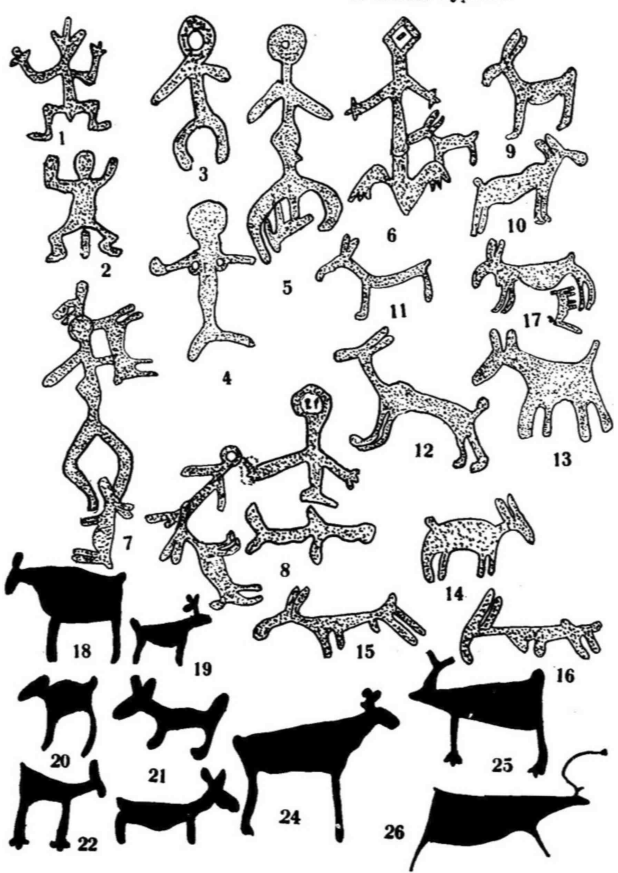
Наиболее насыщен изображениями камень У, очевидно, функционировавший длительное время. Здесь встречаются изображения оленей, людей и антропоморфных существ, солнца, змеи. Четвероногие животные выполнены различно- в реалистической манере (Рис. I, стиль II) и сильно схематизированной (Рис. I, стиль УП). Выделяются отчетливые композиции - рождение олененка и женщина с увеличенным животом, между ног которой находится крошечный олененок. Есть и второе изображение женщины с большим животом, на левой ноге которой лежит голова маленького оленя, а голова самой женщины покоится на шее другого, взрослого оленя. Показан одноногий человек с моделированным лицом держащий "на привлзи" человека, в ногах которого помещен олень, а также человеческая трехпалая фигура соприкасающаяся нижней частью туловища с якореобразным изображением, вероятно символизирующим птицу, крылья которой заканчиваются тремя пальцами-когтями. На камне выбиты четыре небольшие ямки с сильно сглаженной поверхностью, очевидно служившие своего рода "жертвенниками". Они расположены вблизи наиболее важных сцен.

Очевидно, мыс Чалмн-Варрэ с рисунками на камнях, как и пет-





## К статье Гуриной



Puc.I





рогляфы других регионов, являлся святилищем, где выполнялись религиозные церемонии. Выбор именно этого места произошел повидимому потому, что оно поражало людей необычностью - огромные каменные блоки, слагахище полуостров, резний контраст его 
с окружанцей низиной, мог вызывать у людей особое чувство. К 
тому же вершина мыса служила отличным стратегическим пунктом, 
откуда можно было далеко видеть движение оленей при переправе 
через реку в процессе миграции - времени массовой охоты на них 
на плаву.

Хотя, как указывалось, рисунки Чалин-Варра и относятся к различным хронологическим периодам - первая группа вероятно и концу неолита, вторая - к эпохе раннего металла, между ними прослеживается преемственность, вызванная общностью художественных традиций. По всей вероятности они принадлежат предкам саамов.

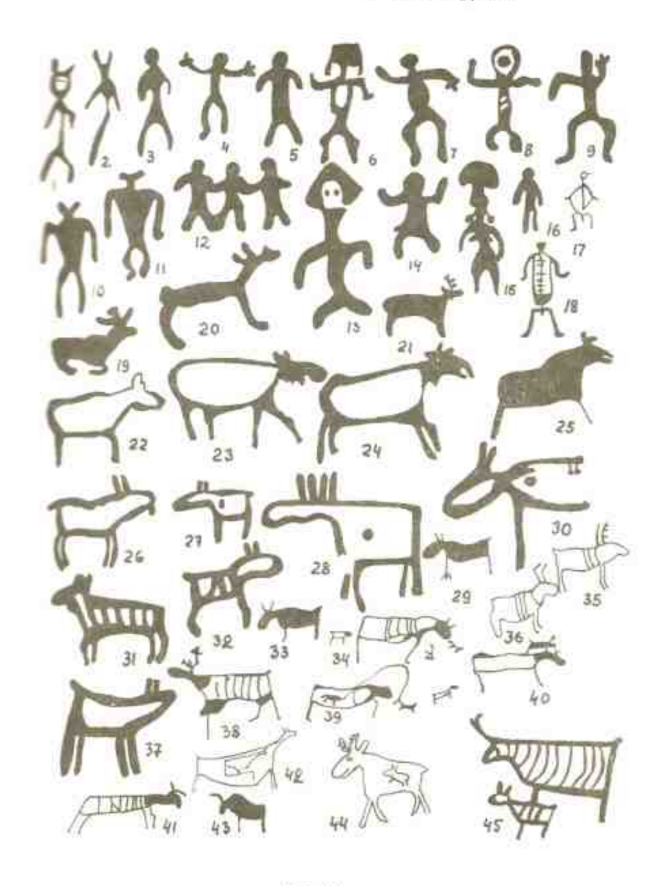
По своему географическому положению и сущности наши наскаль ные изображения входят составной частью в древнее искусство охотничьих племен и могут быть сопоставлены с наскальными рисунками Карелии, Финляндии, Швеции, Северной Норвегии, Чукотки, Урала, Ангары и Байкала. В каждом из указанных регионов наскальные изображения своеобразны, но вместе с тем немало имеют и сходных черт. Общим является неизменное расположение на берегу водных бассейнов, преимущественно в труднодоступных местах, порамающих нередко своим величнем. Во всех случаях это были святилища, размер которых зависел от величины площади удобной для нанесения рисунков, длительности функционирования и ведичны человеческой общности, которой они принадлежали. Рисунки всегда отражают не природу вообще, а кониретную среду, в которой жил человек, животных и их действия, с котерыми он сталкивался повседневно. Во всех охотничьих наскальных рисунках основными изображаемыми объектами являются крупные промысловые животные: в тундре (на Кольском п-ве, Северной Норветии, Чукотке) - олени, в тайге - лоси. Второе место по численности занимает человек и антропоморфные существа. Значительно реже показаны другие звери (медведь, собака), птипы, рыбы, змен (чаще других). Преобладают композиции представликцие сцены охоты на сухопутного и морского зверя. Особенно отчетливы они в Карелии и на Чукотке. В последнем случае явно преобладают сцены поколки оленей на плаву.

По стилю рисунки равличаются не только между крупными ре-



## К статье Гуриной





Pac.2





гионами, но и внутри них, что вероятно порождено разными художественными традициями человеческих общиостей, а также манерой и талантом исполнителя. Приблизительное представление об этом дает рисунок 2. Как видно, силуэтные рисунки господствуют на Кольском п-ве, в Карелии и на Чукотке. Во всех других областях они являются исключением. Контурные изображения есть в Карелии (2 экз) и на Чукотке.

Наскальные изображения Чалмн-Варрз наиболее отчетливо свидетельствуют в пользу магической сущности рисунков. На это указывают фигуры плящущих людей - "шаманов" камня I с их атрибутами - с рогами на голове и подвязанным хвостом, задерживающих оленей, а также оленье стадо камня УІ. Эти изображения и совершаемые религиовные церемонии очевидно были нацелены на умножение пищи - оленя, обеспечивающих человека в суровых условиях тундры не только пищей, но одеждой, жилищем. Человек научился понимать прямую связь между увеличением пищи и размножением промысловых животных. На камне IУ выбиты два оленя во время гона, а на камне У однозначно читаемая сцена - рождение олененка.

В изображениях Чаями-Варра отражена и еще одна форма древних верований - тотемизм, выражениям весьма оригинальне, что и придаетим самобитную окраску. Рядом со сценой отела оленя и синволом солнца, помещена женская фигура с увеличенным животом и оленениом между раскинутых ног, а на другом конце камня - также женщина с большим животом, а в ногах ее маленький олень, при этом голова женщины положена на шею варослого оленя. Наконец, рядом с "человеком-птицей" стоит олененок, мордочка которого соприкасается с человеческим корпусом. Похоже, что он питается молоком матери.

Тотемические представления прочно удержались у савмов. О превращении людей в животных (и наоборот), особенно о связи "человеческой" женщины с оленем (о их браке, о рождении ею оленят, 
о нормление их своим молеком), повествуют миогочисленные сказим савмов, уходящие своими пориями в седую старину. Наличие таимх композиций кан человек с выраженным лицом, держащий на привнаи другого человека с оленем в ногах, вероятно указывают и на
другие формы верований, возможно на культ предков.

Не имея возможности в данной статье подробно остановиться на причине общности охотничьей наскальной живописи, заметим лишь следуждее. Главной причиной создания их очевидно являлись магические представления - стремление к умножению и размножению





пищи, в первую очередь промысловых животных. О существовании идеи размножения оленей и лосей, помимо кольских, указывают и маленькие фигурки зверей, помещенные внутри корпуса животных, или расположенные рядом и соединенные с ними нитями, в Северной Норвегии и на Ангаре (Рис.2).

Появление магических верований было обдим закономерным явлением для древних охотников Севера, существовавших в одинановых экологических условиях. На том уровне развития материального способа производства, человек в сильной степени зависел 
от природы с ее суровыми законами, что и явилось причиной двойственности его мышления - стихийно-материалистического, порожденного трудовым опытом и наивно идеалистическим вызванным 
страхом и зависимостью от сил природы, невозможностью понять 
ее законы. Этим и объясняется единство мышления и верований 
древних охотников, отраженное в монументальной живописи северных 
племен.

Несомненно причина общности наскальных изображений и их семантика в различных регионах требует дальнейших изысканий.

### Иллюстрации

- Рис.І. Наскальные изображения Кольского п-ва, Карелии и Чукотки.

  І-І? Кольского п-ва; І8-24 Карелии; 25-26 Чукотки.

  І-9 изображения людей. І-стиль І; 2 стиль П; 3 стиль Ш; 4 стиль ІУ; 5 спена рождения оленя женщиной; 6 антропоморфное существо с олененком; 7 женщина с оленями; 8 антропоморфное существо с людьми и оленями; 9-І? изображение оленей. 9 стиль І; І0 стиль П; ІІ стиль ІІ; І2 стиль ІУ; І3 стиль У; І4 стиль УІ; І5.І6 стиль УП; І? отел оленя.
- Рис.2. Изображение людей и оленей-лосей на скалах Северной Евразии. 1-3, 26-28, 30 - Финляндия; 4,5,31,32 - Урал; 6-9 - Карелия; 10,11,19-21 - Байнал; 12,13,23-25,44 - Анагара; 14, 29,33 - Швеция; 15,16 - Чукотка; 17,18,22,34-43,45 - Норвегия.



## Э.Эрнитс



## О семантике онежских петроглифов

Со времени открытия онежских петроглифов в I848 г. исследователи занимаются вопросами их идентификации и интерпретации. Привлекаются параллели из фольклора (П.Швед, К.Гревингк и др.), этнографии (А.М.Линевский), археологии (А.Я.Брюсов, Н.Н.Гурина и др.) и искусства (К.Гревингк и др.) финно-угорских и других народов.

В последние десятилетия при интерпретации онежских петроглифов наиболее перспективным признано направление, начатое В.И.Равдоникасом, согласно которому наскальное творчество отражает мифологическое мышление первобытного человека. При этом предполагается, что, во-первых, развитие мышления людей в разных регионах мира подчинялось универсальным закономерностям и, во-вторых, что в одних и тех же природно-хозяйственных условиях представления древнего человека, обряды и др. имели относительно постоянный характер.

Большинство исследователей различают на скалах Онежского озера и лунные, и солнечные символы. По нашему мнению, не исключено, что все петроглифы с отростками являются лунарными символами, такое предположение было высказано Ф.В.Равдоникасом. Согласно стилистическим данным П.Теньеса, использование небесных символов на онежских скалах в качестве календаря мало вероятно. Нет никакой связи между формой символа и направлением отростков. С календарной гипотезой не согласуется также зачастую изолированное местоположение подобных изображений. На территории между мысами Пери П и Ш найдены интересные изображения округлой формы со многими маленькими выступами. Они имеют очевидное сходство с некоторыми амулетами и украшениями. Поэтому необходимо продолжать изыскание аналогий в этом направлении.

Э. Аутио связая так называемые жезлы, высеченные на скалах Онежского озера, с лопатой в руке Биеггагаллеса. Саамы жертвовали этому богу ветра кроме животных рога оленей, изображения лодок, а также и деревянные лопаточки. Зимой в полнолунье мансийские дети отмечали праздник Молодого месяца. Они лепили из хлеба изображения оленя (ср. олений придаток "жезла") и кидали его лопатой семь раз в сторону Луны с пожеланиями благоприятного направления ветра или теплого лета.





Не завершена расшифровка содержания так называемой триады крупных фигур на западном мысу Бесова Носа, состоящей из изображений антропоморфного существа, рыбы (сома) и млекопитакщего (выдры). По мнению D.A.Савватеева, и этой группе примекает и крупное изображение лебедя.

Первобытный коллектив проживал на определенной территории, которую почитали и персонифицировали, по всей вероятности, в виде женщины. Наблюдался культ гор и скал, причем щели в них воспринимали как чрево Матери Земли. Очень вероятно, по нашему мнению, что антропоморфиая фигура на Бесовом Носе, выбитая симметрично по отношению к природной скальной щели, представляет Мать Земли, которая изображена в пове роженицы с расставлениыми и согнутыми в коленях ногами. Крупная фигура выдры (на онежских сналах представлены еще две особи) является, на наш вогяд, изображением хозяйки (хозяина) всек выдр, а может быть, и четвероногих. В Кубенино Вологодской области в неодитической могиле найдены кости нижней челюсти куницы и выдры, которые являлись, вероятно, какими-то магическими объектами. В Европейской части СССР обнаружены и кремневые, и костяные фигурки выдры. Выдру изображали саями на шаманених бубунах. Обско-угорские народы почитали выдру как тотемное животное-праотпа. Существовало поверые, что супруга главного бога Нуми-Торума иногда может появляться в образе выдры. Можно высказать предположение, что изображение сома представляет ховяйку (хозяина) рыб. Данный вид не обитает в Северной Европе и Сибири, постому мифологический материал о нем скуден. У русских, по сообщению Д.К.Зеленина, сом иногда является водяным и хозянном рыб. На верхней Волге найдена костиная фигурка сома, у которого обозначены глаза, изображение относится к волосовской культуре. По-видимому, так называемый квартет крупных петрогиифов на Бесовом носе выбитотносительно поздно. Об этом могут свидетельствовать следующие обстоятельства. Антропоморфизация образа Матери Земли относительно недавнего происхождения (ср. досеобразная Мать Земли у нганасан). Маленькие "отростки" у фигур изучвемой триады возможно являются остатками мелких петроглифов, выбитых до создания крупных изображений.

Под правой рукой антропоморфной фигуры выбито изображение рыбы из отряда осетровых, по мнению большинства исследователей, стерляди. Очертания хвоста позволяют сравнить рыбу, изображенную на скале, с балтийским осетром. Наличие изображений двух





жозяев рыб на одном и том же мысе говорит с существовании хозяев спределенных пород рыб или, что кажется более вероятным, с разновременности создания этих петроглифов. Изображения антропоморфного существа и сома находятся в композиционной связи. Интерпретация этой сцены К.Д.Лаушкиным вызвала обоснованную критику со стороны Э.А.Савватеева.

Очень интересние скопления петроглифов были найдены во второ половине 1980-х гг. севернее устья р. Водли. При их интерпретации следует, по всей вероятности, в первух очередь исходить из изображения огромного лебедя, занимающего центральное положение. Это лишний раз подчеркивает, что роль лебедя в верованиях творпов наскальных рисунков чрезвичайно важна. Оченидна связь многих фигур дебедя с природными скальными желями. Вероятно, создатели петроглифов полагали, что эта птина является подскальным обитателем, то есть существом потустороннего мира.

Композиции петроглифов, в которых изображение лебедя сочетается с фигурой лося /оленя/, видимо, вырамают дуально-экзогамные отношения между представителнии рода Лебедя и Лося.

Мотив лягушки или женшины с лягушачыми телом имеет широкое распространсние. Его принято связывать с плодородием, потусторонним миром, Дуной и др. Снежское изображение женщины трехпалое, что также является символом загробного мира. Таким образом, женщина могла быть в представления древних универсальной прародительницей, то есть Матерью Земли.

Изображение корабля или лодки с выпуклым серповидным корпусом, птичьей головой и деревом связано, по нашему мнению, в представлениях древнего человека с Луной и потусторонним миром. Подобние ритуальные корабли мертвых известны у превних скандинавов.

Рассмотренный материал по онежским петроглифам позволяет, на наш взгляд, прийти к заключению, что ведущим при создании петроглифов было универсальное, жизненно важное, желание добиться плодородия и плодовитости человека и животных. Это достигалось обращением первобитного человека к Луне и представителям потустороннего мира, в том числе к тотемическим зосмотиным или





полузооморфным предкам (лебедь, лось, северный олень и др.) и и Матери Земли. Итак, можно высказать предположение, что в большинстве случаев в онежском наскальном творчестве преобладает комплекс представлений — Луна — потусторонний мир. Следов солнечного культа, по-видимому, нет или же оне не преобладал, что закономерно для неземледельческого народа. Семантика петроглифов, по крайней мере в настоящее время, не поддается достоверной дешифровке.





## В.Пойкалайнен, Э.Талпсепп

Возможности использования персонального компьютера для обработки и хранения графической информации наскального творчества

При изучении наскального творчества все чаще применяются методы математических и иных естественных наук, связанных с использованием ЭВМ. На начальных этапах в ней обрабатывались статистические данные для анализа общих закономерноствй. На следующем этапе с помощью статистических методов начали анализировать более подробно некоторые геометрические элементы стиля.

С повышением вычислительных мощностей и появлением новых поколений компьютеров на нынешнем этапе имеются возможности обрабатывать уже графическую информацию. И не только на больших или мини-ЭВМ, но и на недорогих и удобных в использовании персональных машинах (ПЭВМ). Особенно эффективным является анализ наскального творчества на ПЭВМ.

Самым приемлемым подходом была бы запись графической информации в том виде, как она документировалась (цифрованные фотографии, видеокадры и т.д.). Этим открываются возможности использования всего математического аппарата для автоматизированной обработки изображения.

К сожалению, запись большого количества исходного материала (фотографии) в цифровом виде на быстродействующую внешнюю
память ПЭВМ с целью создания банка графических данных пока еще
обходится слишком дорого. Например, только для хранения изображений петроглифов с Онежского озера (их около 1000) при разрешении 256 х 256 элементов потребуется 65 Мбайт памяти. А при
разрешающей способности 1024 х 1024 элементов (когда человеческим глазом уже не различима "техничность" изображения) память должна быть емкостью 1048 Мбайт, что под силу только новейшим лазерным дискам.

Поэтому на нынешнем этапе в ближайшие IO лет нам кажется целесообразным для создания банка графической информации вводити только контуры изображений, а всю остальную информацию описывать параметрически. Она может быть потом трансформирована ПЭВМ в графические псевдоизображения, например параметр тонкости выбивки, в специальный растр различной формы, которым заполняется изображение.





- В Эстонском отделении Всесовзного астрономического и геодезического общества (ВАГО) уже в течение ряда лет занимаются проблемами создания компьютеризированного каталога Онежских петроглифов на ПЭВМ типа ГВМ АТ. Разрабатывается комплекс програмы для его реализации. Совокупность их включает программы ввода, программы структур графических и параметрических данных, программы для манипулиций графической информацией (сдвиг, поворот, уменьшение, увеличение, исключение по признаку и т.д.), программы для обработки параметрической информации (вычисление площади, дальности между объектами, направление и т.д.), вспомогательные программы, программы вывода. Графическая информация записывается в векторном виде на различные иерархические уровни:
- общий (картографический) уровень, в котором хранится адаптированная карта всей территории;
- уровень местности, в которой хранятся планы отдельных местонахождений (мыса, острова);
- локальный уровень, в котором хранятся подробные геодезические плены скалы, где петроглифы обозначены приблизительным контуром или указанием их геометрического пентра;
- уровень группы, где даны расположения контурных изображений петроглиров, которые представлены вместе с трещинами и иными особенностями скалы в виде проекции на горизонтальную плоскость;
- индивидуальный уровень, где контуры петроглифов представлены проекцией на плоскость, параллельной локальной поверхности скалы.

Все эти уровни связывает между собой общая координатная сеть, деления которой на различных уровнях представляются соответствующим шагом. Координаты являются одним из основных параметров рисунков, указывая однозначно на место нахождения и их одновременно заменяя традиционную систему нумерации. Они также служат универсальным средством при поиске объектов и их анализе. При необходимости координатную сеть можно вызвать на монктор дисплея вместе или без параметрической информации. Для удобства в систему включена специальная программа-помощних, дающая советы в случае возникновения проблем.







Рис.І. Пример уровня группы.





По-нашему мнению, персональные ЭВМ с развитой графиков открывают совершенно новые возможности при изучении наскального творчества. Автоматизированная обработка изображений позволит проводить анализ структуры выбивки, уточняя контуры объектов и т.д. А первые существенные шаги в изучении взаимосвязей между отдельными фигурами, их группами и окружающей природой (топографией, движением небесных тел и т.д.) возможны после создания автоматизированных каталогов всего местонахождения
на ПЭВМ.





#### В.Я. Шумкин

## Петроглифы и писаницы Кольского полуострова

Открытие группы петроглифов в центральной части Кольского п-ва заставило исследователей этой территории более углубленно обратиться к блоку проблем, связанных с методическими
разработками по получению точных воспроизведений рисунков, кронологическими построениями, поисками аналогий, определением
"родственного" ареала, расшифровкой и интерпретацией. Некоторые из этих вопросов, благодаря многолетним усилиям, уже получили определенные разрешения, другие, в основном имеющие глобальное значение, пока еще не выходят за пределы стадии постановки задачи. Осознаваясь одним из важнейших, исключительных по комплексной ценности источников познания материальной и
духовной культуры дрезнего человека, наскальные изображения
нвляются материалом, научный анализ которого представляет существенные трудности, значительно превышающие таковые при изучении других археологических памятников.

Присутствие рядом североскандинавских и нарельских метонахождений наскальных рисунков, сходные исторические судьбы, близкие образ жизни и уровень развития древнего населения, наличие обширных скальных выходов с корошо заглаженными поверхностями давали основания спешиалистам предполагать возможность существования на Кольском п-ве (иначе Русской или Восточной Лапландии) подобных изобразительных панно. Первый успех на этом поприще сопутствовал нам летом 1973 г. при сплошном обследовании р.Поной, самой большой водной артерии Кольского п-ва, пересекающей его с запада на восток и впадающей в Белое море. Петрогииты были обнаружены в 70 км ниже пос. Краснощелье Ловозерского р-на современной Мурманской области на правом берегу р.Поной на месте бывшей деревни Ивановии (Рис. I). Саамское название местности звучит как Чальми-Варро, что в переводе обозначает "сторожевая гориа". Изображения выбити на десяти отдельных камиях разного размера. Большинство имеют ровную гладкую поверхность, образовавшуюся под действием проточной воды, солнечной активности и ветровой эррозии (пустынный загар). Шероховатость камней # 3 и # 6 может объясияться менее плотной структурой и более длительным пребыванием вне водной среды. Не исключено, что данные поверхности принили свой современный





облик уже после нанесения на них изображений. Все камни, за исключением № 3, имеют небольшой наклон в сторону реки. Принимая во внимание расположение практически всех образнов наскального искусства Фенноскандии вблизи, или на границе с водной поверхностью, можно предположить, что понойские петроглифы в момент создания и функционирования не были исключением. Косвенным подтверждением данного допущения является такой твердо ус тановленный факт, что камни с изображениями хотя и находятся на разном расстоянии от современного русла реки, разбросаны не хаотично, а довольно точно маркируют по крайней мере два уровня былого уреза воды. Особо следует отметить отличия технического, стилистического и композиционного плана, которые удалось выявить в изображениях расположенных по этим высотным уровням.

Первая группа петроглифов, нанесенная на камии I,2 и 7, расположенные вдоль самой кромки современного берега реки, карактеризуется более реалистическим и простым отражением образа зверя, выполненного глубокой сплошной выбивкой. Это олени, показанные в профиль, имеющие, как правило, одну пару ног. Представлены также три человеческие фигуры, одна из которых трехпалая с трехрогим головным убором. Наблюдается попытка показа примитивной композиционной связки отдельных изображений, в частности, антропоморфных и звериных, посредством соединения их выбитой линией. Все фигуры расположены свободно, нет перекрывания одних изображений другими.

Рисунки выбитые на намнях 3-6, 8-10, приуроченных и более высокому уровню воды, составляют эторую группу, представленную в основном фигурками оленей, чашечными углублениями, антропоморфными и фантастическими персонажами, солярными знаками. Заметны усложненность и некоторая схематизированность образов. Наблюдаются определенные отличия, выражающиеся в менее глубокой выбивке, небрежности нанесения рисунка, "четвероногости" оденей, попытке передвчи индивидуальности фигур и более детальной разработанности приемов изображения людей. Некоторые из них вероятно несут значительную смысловую нагрузку и возможно являются культурно-мифологическими героями первобытного "пантеона". Усложняется композиционная связь отдельных изображений, передаваемая посредством "свжетного" расположения фигур. Своеобразием этого пласта следует признать также очень большую "плотность" изображений на поверхности большинства камней. Рисунки не только часто сопринасаются, но нередно новые изображения выбивались поверх старых, не дополняя их, а создавая со-





вершенно иные образы. Наличие рядом неиспользованных камней с хорошей "изобразительной" плоскостью дает основание предполагать, что у древнего населения были особое желание и потребность приложить свои творческие усилия именно на тех поверхностях, где уже имелись выбитые изображения.

Значение открытия Понойских (Чальм-Варрских) петроглифов определяется, помимо получения совершенно нового источника информации, включением территории Кольского п-ва в зону охотничьей наскальной традиции.

Двенадцать лет спустя в процессе археологических изысканий была выявлена новая группа наскальных изображений, расположенная в северо-западной окраине региона - полуострове Рыбачий. Здесь, на правом берегу р.Пяйве, в І,5 км от места ее впадения в Баренцево море, на отвесных выступающих блоках скального останца, под прикрытием небольшого навеса, сохранились гравировки и рисунки выполненные красной охрой, представляющие сложные геометрические формы, а также фигурки оленей. Большинство изображений расположено строго в линию на одном высотном нижнем уровне. Для нанесения рисунков выбирались ровные поверхности блоков-выступов, обращенные на восток (одновременно в сторону моря), причем таким образом, чтобы можно было видеть одновременно большинство фигур галереи из одной определенной точки. Плоскости, закрываемые предыдущим выступом, оставались неиспользованными. Все писаницы выполнены с помощью одного или нескольких пальцев руки. Четкость рисунков, отсутствие подправок, умелая компоновка в пределах имеющейся поверхности свидетельствуют о значительных, видимо многократно повторяющихся, опытах авторов по созданию подобных фигур. Зафиксировано три случая, когда прямо над рисунками, несколько выше их, сохранились следы вытирания пальцев после (или в процессе) запечатлевания образа-символа. Техническое и стилистическое однообразие рисованных фигур позволяет предположить одновременность комплекca.

Гравированные изображения имеют геометрические формы. Есть случаи нанесения их поверх писаниц. Некоторые выполнены путем прошлифовки гладким каменным орудием, другие острым металлическим предметом, вероятно ножом. Большинство изображений полученных с помощью второй техники располагаются на вышележащих, по другому ориентированных блоках. Несомненно сходство рисованных





и гравированных геометрических фигур, но создается впечатление, что авторы последних изображений, подражая писаницам, или не полностью понимали их символическое содержание, или существенно его переосмысливали.

Продолжение работ в следуждем 1986 г. увенчалось отирытием новой писаницы на левом берегу р.Майки, в I,5 км к северозападу от Пяйвинской группы, в пещерном углублении скалистого берега на высоте 23,5 м над уровнем моря. Изображения выполнены ирасной охрой в технике отличной от рисуниов р.Пяйве, находятся в дальнем темном углу пещеры и представляют композицию из трех взаимосвязанных фигур: двух антропоморфных (мужская и женская) и звериной (фантастической?).

Майкинская писаница обладает большей "сложностью", чем рисунки Пяйвинской группы. Определенные своеобразные черты, "триптиха" все же по нашему мнению не дают оснований выводить эту композицию за пределы зоны охотничьего искусства.

Одним из интересовавших нас вопросов с первых дней отирытия петроглифов было установление вероятных причин появления изображений именно в данных природных ситуациях. Помимо прогнозных обоснований направления поисков новых групп наскальных рисунков решение поставленной задачи может внести определенные коррективы в существующие представления о сущности, назначении подобных комплексов, мировоззрении и сакральных представлениях их создателей.

Для первых авторов Пяйвинских рисунков видимо существенную роль играли необычность выступающих каменных блоков, их гладкая поверхность и ориентированность на восток, где из моря вставало солнце, расположение скального останца рядом со слиянием двух довольно крупных для района рев и, возможно, островное состояние этого участка суши на самом раннем этапе нанесения росписей.

Понойские петроглифы возникли в чрезвычайно своеобразном природном окружении. По сути дела Чальми-Варро единственное место на протяжении значительного отрезка (около 200 км) р. Поной, где русло вплотную подходит к каменной возвышенности. Согласно геоморфологическим исследованиям местоположение петроглифов приходится на центральную часть огромной имеющей современную тенденцию к понижению депрессии. Наши многолетние наблюдения, изучение карт аэрофотосъемки и геологические данные позволяют довольно обоснованно утверждать, что в древности





участок с наскальными изображениями являлся одним из каменистых островов в цепи подобных образований, возвышающихся
среди огромного, ныне заболоченного, а ранее залитого водой
пространства. Учитывая стабильность миграционных маршрутов северного оленя, вероятно именно через эти островки проходили
весение-осенные потоки крупные масс животных. Следует отметить еще одну своеобразную черту местности, где обнаружены
Понойские петроглифы. Склон, обращенный в сторону камней с
изображениями состоит из нагромождения глыб, образованшихся в
результате щелочного взрыва. Характер разброса и незаглаженные
грани блоков указывают, что событие произошло в послеледниковое время. Не претендуя на далеко идущие выводы, можно все
предположить, что если не все, то некоторые из этих особенностей принимались во внимание первыми творшами наскальных рисунков.

Рисованная композиция на р.Майке своим возникновением не в последнюю очередь связана с наличием довольно редкого здесь, особенно таких масштабов, природного явления, как пещерное утлубление. Расположение писаницы вблизи богатой рыбой реки, цент ральное изображение, олицетворявшее скорее всего морское животное, находка в одном из углов пещеры каменного грузила от сетей в виде овальной гальки с пробитым желобком, указывают на возможность совершения здесь сакральных действий, связанных с рыболовством или морским промыслом.

Абсолютная и относительная хронологическая периодизация наиболее злободневная проблема изучения этого круга памятников. Учитывая стабильную связь большинства изобразительных комплексов Фенноскандии с кромкой водной поверхности, увязка их с геоморфологическими данными крайне желательна. Следует только отчетливо представлять, что эти показатели необходимо использовать исключительно для узколокальных районов. Перенос высотных отметок на широкие регионы приводит и значительному усреднению и искамению вероятных ситуаций.

Важную информацию может предоставить аналитическое изучение всех археологических объектов расположенных в районе изображений. Однако, представляется оправданным утверждение D.A. Савватеева, что создатели и почитатели петроглифов и писаниц не жили непосредственно рядом с наскальными комплексами, предпочитая селиться на "почтительном" удалении. При несоблюдении таких условий можно говорить о разрыве традиции и забвения





значения изобразительных панно. Это имеет большое значени для определения верхней границы прекращения функционирования конкретного центра наскального искусства. Показательным в этом отношении является факт, что в районе петроглифов Чальмн-Варрэ не было поселения вплоть до начала XX в., когда возникла д.Ивановка, основанная и заселенная иноэтничными пришельцами – коми, которые не имели никакого представления о рисунках, расположенных рядом со строениями и даже не замечали их.

В I км к юго-западу от Пяйвинских писаниц на левом берегу реки, в общирных выдувах высокой песчаной террасы, располагаются 4 стоянки с кварцево-кремневым инвентарем. Анализ материала дает основание датировать их средней порой эпохи мезолита (УІ тысячелетие до н.э.) и относить к культуре комса. Поселений других периодов в данном районе не обнаружено. Целостность нижнего (рисованного) слоя, присутствие на территории стоянок необработанных кусков породы, происходящей именно со скального массива с писаницами, не исключают предположения, что все эти объекты одновременны, или по крайней мере носители мезолитической традиции посещали место наскальных изображений. Высотная отметка (25,5 м) писаниц не противоречит предложенной датировке.

Большинство исследователей фенноскандинавских наскальных рисунков склоняются к мнению, что традиция нанесения изображений на скальную поверхность зарождается в конце У тысячелетия до н.э. в районе Западного побережья Норвегии (Норланд-Тромс) и что развитие шло от выбитых крупных натуралистических фигур по линии нарастания схематизма. Писаницы и особенно геометрические формы обычно относятся к более поздним периодам. Не исключая возможности в целом такого пути развития, следует вспомнить, что геометрические фигуры наличествуют в палеолитическом искусстве Западной Европы. Известные исследователи арктической археологии Г.Хальштрем и Г.Джессинг были склонны датировать появление наиболее ранних рисунков в Северной Фенноскандии не позднее УІ тысячелетия до н.э., находили в них некоторые традиции искусства культуры маглемозе и даже протягивали цепочку аналогии с пещерной живописью мадленской эпохи.

Гравированные изображения наносились под влиянием писаниц. Для их создателей уже не существенным была ориентировка поверхности, видимо более значительным являлось само присутствие здесь росписей. Этот пласт скорее всего создавался длительное

3-4 66





время, спорадически, представителями разных групп населения. Нижнюю границу большинства этих изображений трудно опускать ниже I тысячелетия до н.э. Некоторые гравировки возможно относятся к саамскому средневековью.

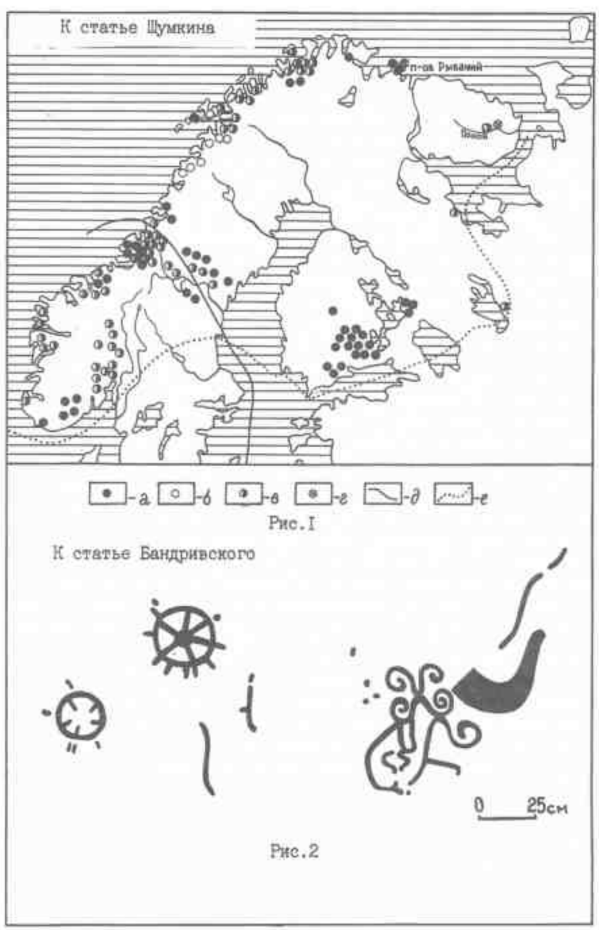
Геоморфологическая ситуация бассейна р.Поной исключает возможность заселения ранее ІУ тысячелетия до н.э. Первые следы пребывания человека по археологическим данным относятся к концу Ш тысячелетия до н.э. Материалы стояном показывают, что освоение территории производилось небольшой культурнооднородной группой, предпочитавшей устраивать свои стойбища на берегах излучин реки. Есть основания считать, что это были таежные рыболовы-охотники, лишь изредиа посещаниие морское побережье. Некоторое своеобразие черт материальной культуры позволяет предполагать более южное происхождение группы, занявшей одну из немногих, еще остававшихся свободными экологических ниш. Данные среднеголоценовых колебаний водного режима и застатических процессов указывают на вероятность низкого уровня воды р.Поной в Ш тысячелетии до н.э. и значительное его повышение в П-I тысячелетиях до н.э. Можно предположить, что к первому этапу (концу Ш тысячелетия до н.э.) относится нижний пласт петроглифов. Технические и стилистические характеристики изображений наводят на мысль, что создатели этих рисунков были знакомы с изображениями на Беломорских и Онежских скалах, или, по крайней мере, их духовной культуре не были чужды представления. образы и персонажи нарельского населения.

Верхний пласт петроглифов с одной стороны более самобытен, а с другой в нем чувствуется некоторое влияние земледельческой традиции. Предположительно время создания данных изображений может быть определено рамками П-I тысячелетий до н.э. При явной преемственности заметна дальнейшая модификация образов, запечатленных на ранних панно, что вероятно свидетельствует о сохранении понимания сущности, ритуальной значимости самого места и продолжении культурной традиции.

Основания для датирования писаницы на р.Майке еще более скоромны и уязвимы. Некоторые аналогии антропоморфным изображениям композиции можно найти среди скальных рисунков Финляндии (Тайпалсаари) и пещерных росписей Норвегии (Солсем, Граввик), которые ориентировочно датируются не ранее П тысячелетия до н.э. Для уточнения времени появления нашей писаницы чрезвычайно интересной является центральная часть композиции, ко-











торая находит параллели не среди фенноскандинавского охотничьего искусства, а скорее напоминает образы более присущие Сибирскому ареалу. Хорошо известны гипотезы А.П.Окладникова и В.Н. Чернецова, которые по разному расставляя акценты, говорили об истоках практики нанесения рисунков на скальные поверхности, идущих из Сибири и Урала. Не соглашаясь в целом с идеей восточной первотрадиции, хочу подчеркнуть, что рисунки животных с "линией жизни" и некоторые элементы характерные для сибирско-уральского мира появляются на значительной территории Скандинавии (кроме Карелии и центра Кольского п-ва) на рубеже П-I тысячелетий до н.э. Одновременно возникают (особенно в прибрежной зоне) определенные черты и в материальной культуре, которые можно объяснить проникновением каких-то групп восточного происхождения. Такие совпадения противоречат принципам конвергенции, и на них нужно обратить самое пристальное внимание.

Для многих районов Фенноскандии прекращение развития наскального изобразительного творчества определяется не позднее рубежа н.э. Это вполне справедливо для Западной Норвегии, Швеции, Финляндии и Карелии. "Отзвуки" традиции сохранялись до недавнего времени в искусстве саамов Северной Норвегии и Кольского п-ва. Если раньше существовал временной разрыв почти в полтары тысячи лет, то сейчас он все активней заполняется находками выбитых и вырезанных саамских рисунков, датированных от первых до ХУІ-ХУП вв. На нашей территории к ним может быть причислен "саамский" камень в Ивановке и поздние гравировки на р.Пяйве. Для многих местонахождений отмечается утрата непременной связи с водой, но другие черты позволяют уловить некоторую преемственность.

Многие вопросы поставленные здесь, пока не могут быть выведены за рамки первых предположений. Понимая скромность предложенной аргументации, все же считаю желательными попытки предварительных решений, подтверждение или опровержение которых при дальнейших исследованиях, может быть катализатором новых идей. В настоящий момент актуальной представляется полная, обстоятельная публикация всех наскальных изображений Кольского п-ва, которая позволит включить в изучение более широкий круг специалистов.





### Иллюстрании

- Рис. I. Основные местонахождения наскальных изображений Фенноскандии (по данным Г. Халштрема, Е. Бакка, Р. Сарваса, D.-П. Таавитсайнена, Т. Миеттинена, с дополнениями В. Шумкина).
  - а рисунки красной охрой (писаницы); б прошлифованные изображения; в гравированные изображения; г северная граница земледельческого наскального искусства; д кж- ная граница охотничьей наскальной традиции.





#### Н.С.Бандривский

Петроглифы Карпат и их место в наскальном искусстве Центральной и Бго-восточной Европе

Наскальные изображения в Украинских Карпатах упоминались в нескольких малоизвестных изданиях довоенного периода. В связи с этим А.А.Формозовым было высказано предположение, что в Карпатах петроглифов вообще нет. В настоящее время ведутся пеленаправленные поиски наскальных изображений в северных предгорьях Украинских Карпат. В Высоких Бескидах, Горгано-Покутских и Буковинских Карпатах обнаружено шесть местонахождений петроглифов. Уже найдено и скопировано свыше 180 отдельных фигур, знаков и композиций. Весь собранный материал с определенной долей уверенности можно разделить на две группы - петроглифы и наскальные рельефы.

Наиболее крупный комплекс наскальных изображений находится у с.Урыч Сколевского района Львовской области у подножья главного хребта Восточных Бескидов. Большую часть изображений составляют кольцевиднае, концентрические и дисковидные фигуры от 30 до 65 см в диаметре. Большинство из них сконцентрировано на обеих сторонах высокой скальной стены длиной в 95 м, которая носит название Большое Крыло в урочище Каминь. С юго-западной стороны стены учтено 59 кольцевидных рельефов. Контуры фигур углублены в скалу на 7-13 см. Эти рельефные изображения, получившие условное название солярные знаки, расположены довольно хаотично на обращенной к солнку стороне скал, но всегда в наиболее труднодоступных местах. Преднамеренная группировка знаков прослежена над небольшим пещерным навесом у южного края Большого Крыла, в том месте, где скала круто обрывается над потоком. На двух небольших граних, расположенных одна над другой, выбито 22 солярних знака. Дерятьзнаков находятся на нижней и двенадчать на верхней грани. Из них 18 знаков относятся к кольшенидному типу наскальных рельефов, два других, имеющих вид дисков диаметром 35 и 51 см, к дисковидному типу. Еще два знака представляют собой обычные дунки. Благодаря боковой подтеске, они выступают над поверхностью скалы на 3-5 см и хороло видны не только снизу, но и на расстоянии. С противоположной северовосточной стороны Большого Крыла солярных знаков значительно меньше, но эдесь они более сложной формы. В одном из скоплений





11 знаков имеют вид вписанных одна в другую концентрических окружностей диаметром от 40 до 55 см. Слева от них, на высоте 9 м, находятся три диска, выполненные в той же технике, что и подобные знаки с противоположной стороны Большого Крыла.

Интересно, что изображения каждого из описанных скоплений бывают отчетливо видны только около полудня, когда солнечные лучи выделяют на темно-сером скальном фоне выступакщие рельефные элементы знаков. Благодаря боковой подсветие минут на 15-20 солярные знаки будто "проявляются" на скале. Возможно, наскальные изображения были ориентированы так преднамеренно с тем, чтобы знак появлялся именно в полдень. Основываясь на мно-гочисленных внелогиях, можно констатировать, что именно этот момент был самым существенным в древних солярных культах.

Идентичные по стилю и технике исполнения наскальные рельеры исследованы А.Фолом и И.Венедиктовым на песчаниковых скалах в предгорые Родоп. Размеры этих рельеров, называемых болгарскими учеными "дисковите" и "кръгове в скалата" варьируют от 25 до 95 см. Встречаются кольшевидные и дисковидные фигуры. Доказана их гальштатская принадлежность, они датируются XI-УП вв. до н.г.

На уригиих скалах открыты и отличные от солярных знаков наскальные рисунки. Наибольшее их скопление прослежено на Остром Камне, самом большом в Урицкой долине шпилеобразном скальном массиве, расположенном на расстоянии 1,8 км к северо-западу от села. При входа в ущелье с левой стороны на высоте человеческого роста находятся изображения волна, преследущиего лося, и всадника на коне. Рисунки выполнены линией, составленной из мелких луночек диаметром от 0.8 до 1.2 см. Вперные эти наскальные изображения были обнаружены и описаны И.Вагилевичем еще в 1843 г. Выше указанных рисунков над небольшим карнизом в пунктирной технике выбит еще ряд изображений. Среди них можно различить четыре спаренные спирали, спиралевидные завитки, два "колеса" со спинами в середине и дучами-отростками по кранм, бычий рог, а также серию змесподобных линий длиной от 20 до 25 см (Рис. I). В других местах встречаются изображения бегущих людей с поднятыми над головой руками, множество знаков в виде "колес", несколько фигур в виде полукруга и другие наскальные рисунки.

Елизкие по стилю и иконографии наскальные изображения находятся в верховьях Дуная в восточноальпийской области. Например.



петроглифы в виде спиралеЯ и бычьих рогов известны в долине Валь-Камоника, где в разные годы обнаружено свыше 600 скал, н которые нанесено около 20 тысяч рисунков. Петроглиры в виде четырех спаренных спиралей известны и в Капо ди Понте, где от одной из спиралей отходит спиралевидный завиток, точно такой же, как и на скалах в Урыче. Вольшинство петроглифов альнийского жруга были созданы в период с 1600 по 250 гг. до н.э., когда почти вся территория Европы от Пиренеев на западе до Ка пат на востоке была занята по-существу единой культурно-исторической общностью - гальштатской мультурой. В Украинских Кар патах гальштатская культура в чистом виде, в каком она представлена в верховьях Дуная, не известна. Здесь в Бескидах, из и на всей остальной территории Карпат, существовала одна из є разновидностей - культура гава-голиграды. В период гальштат " приблизительно в конце XII в. до н.э., население этой культуры продвинулось из верхнего Подунавья в верхнее Потисье и Словакию, а оттуда в XI-X ва до н.э. в Украинские Карпаты. Вовопри бывшее население принесло в наши горы технику изготовления чернолощеных амфор, манеру укращать поверхность сосудов канелюрами и продолговатыми налепами, а также, неизвестный эдесь ранее обычай сжигать покойников, а урны с остативми кремении закапивать в бескурганные могильники. Указанные признаки присущи лишь гальштатской культуре, а это дает основания предподагать генетическую связь населения Карпат с населением сосел ней Альпийской горной области, от которой Карпаты отделены ди узким проломом Моранской Брамы. То есть, уже на теоретическом уровне можно было предполагать присутствие на карпатских скалах петроглиров, похожих на восточновльпийские изображения. Такое близкое соседство двух горных областей - Карпат и Альп. давало возможность населению, которое проживало в горах и пре горьях, выработать не только какую-то общую унифицированную форму религиозных представлений, но и сам обычай выбивки петроглифов. Тот факт, что карпатские петроглифы все же нескольн отличаются от восточновльпийских (среди них, например, отсутствуют изображения оружия) объясняется тем, что местное насе-

### Иллюстрации

Рис.І. Урыч, урочище Острый Камень, наскальные рисунки гальштатского периода (X-УШ вв. до н.э.)

ление не копировало их механически, а творчески переосмыслива

по. исходи из нужд своих религиозных культов.





### В.Е. Пелинский

Настенная живопись Каповой пещеры на Ожном Урале (датировка, размещение, культурная принадлежность)

Настенные красочные рисунки Каловой пещеры (Пульган-Таш) на Кжном Урале широко известны и нередко упоминаются в специвльной литературе. Они были открыты 30 лет назад А.В.Роминым, предварительно интерпретирования этим исследователем, а затем многие годы изучались О.Н.Бадером. Большая часть рисунков опубликованна названными исследователями. В разное время с изповой живописью в целом ознакомились непосредственно в пещере специалисты по первобитному искусству А.А.Формозов, З.А.Абрамова, А.К.Филиппов, П.Укио (Англия), археологи П.И.Борисковский, В.М. Массон, В.П.Любин и другие. Подлинность и верхнепалеолитический возраст красочных изображений пещеры в настоящее время у специалистов не вызывают сомнений. Вместе с тем эта замечательная пещерная живопись изучена совершенно недостаточно. Мы рассмотрим лиль некоторые проблемы, связанные с новым этапом ее изучения.

Надо сказать, что пещера находится на западном склоне Южного Урала в долине р.Белой, в 200 км и югу от г.Уфы. Гигантский вход в пещеру, обращенный на юго-восток, располагается в узком каньоне правобережного лога на расстоянии I50 м от реки. Пещера имеет два этажа. Суммарная длина всех исследованных в ней ходов составляет около 2 км.

Нельзя не остановиться, котя бы коротко, на основных результатах плодотворных исследований каповой живописи О.Н.Бадером. Анализируя более чем три десятка красочных палеолитических рисунков пещеры (реалистических изображений мамонтов,
лошадей и других животных, а также стилизованных изображений
геометрического характёра), исследователь пришел к выводу, что
все рисунки нанесены однородной красной краской — охрой. Рисунки зверей сделаны в профиль в пове идущих. Фигуры животных
выполнены в виде силуэтов с густо закрашенными контурами, сидуэтов без выделенных контуров и грубых контуров. Они нарисованы в разных масштабах и в основном не составляют композиций.
Каждая из фигур наносилась на стены отдельно "без видимой связи и не одновременно с другими на протяжении какого-то сравнительно вебольшого отрезка времени". Геометрические знаки





также имеют палеолитический возраст и синхронны реалистическим изображениям зверей. Живопись Каповой пещеры исследователь сопоставлял с монохромной силуэтной живописью палеолитических пещер Вжной Франции и ориентировочно датировал ее ранним мадленом. Одновременно отмечалось своеобразие содержания, стиля и 
техники рисунков этой пещеры.

Наши работы в пещере явились продолжением проводившихся в ней исследований. При этом необходимо было возобновить изучение не только самих красочных изображений. Надо было также осуществить и более шеленаправленные археологические разведки и раскопки в пещере с тем, чтобы еще раз попытаться найти в ней культурный слой, без которого с датировкой настенных рисунков оставались определенные неясности. Нашим предшественникам в свое время не удалось отыскать в пещере культурный слой. Поскольку сделанные ранее копии и фотографическая документация рисунков, а также их промеры, оказались для нас недоступными, мы вынуждены были вновь провести все работы по документации изображений в пещере.

По уточненным данным можно констатировать наличие в Каповой пещере более 50 разнотипных настенных красочных изображений.
Среди них: рисунки ископаемых зверей — мамонтов, лошадей, носорога, бизона, различные символические знаки и расплывшиеся красочные пятна. Имеется антропоморфное изображение. Рисунки размещаются в четырех отдаленных залах на расстоянии от 170 до
300 м от входа, на обоих этажах пещеры. На первом этаже они
располагаются в трех залах (в Купольном, зале Знаков и зале
Хаоса), на втором этаже — в одном зале (зале Рисунков). Нелишне отметить, что с первого на второй этаж пещеры можно попасть
только через вертикальный карстовый ход высотой 14 м, преодолеть который без лестниц невозможно. Это обстоятельство указывает на то, что в древности к рисункам на втором этаже мог быть
другой более доступный проход, не связанный с первым этажом пещеры.

Рисунки обоих этажей, несмотря на размещение на значительном расстоянии, имеют ряд общих черт. Большинство изображений располагаются довольно низко и, очевидно, нарисованы людьми, стоявшими прямо на полу или на крупных пристенных известняковых блоках, лежащих на полу пещеры. Только 3-4 изображения находятся сравнительно высоко над полом и блоками, и чтобы нарисовать их, несомненно, использовались какие-то подставки. Рисунки приуро-





нависающим стенам. Некоторые из них связаны с потолком, в том числе небольших гротов, имеющихся в нижних частях стен пещеры. Наиболее крупный рисунок в пещере имеет длину I,06 м, а самый маленький - всего 6 см. Причем этот мелкий рисунок является символическим знаком. Наиболее маленький рисунок является ну составляет 58 см. Рисунки на обоих этажах пещеры в целом плохой сохранности. Яркий и сочный красочный слой представлен лишь на единичных рисунках, главным образом на тех, которые еще в древности были перекрыты толстой керкой кальцитового натека и только недавно (10-12 лет назад) были расчищены от этого натека экспедицией О.Н.Бадера. Для большинства изображений характерна гораздо более тусклая окраска. Целый ряд рисунков в разных местах пещеры лишь едва пронвляются на сером фоне стены.

Все изображении в пещере выполнены охрой в технике живописи на стенах и потолках из очень плотных известняков. Может быть по этой причине выбитых и гравированных рисунков в пещере нет. Однако при этом представлена весьма интересная деталь техники, а именно некоторая предварительная подготовка поверхности стены перед нанесением на нее краски. Подготовка эта заключалась в том, что с поверхности стены скалывались и отчасти стачивались при помощи грубого абразива отдельные выступы известняка или кальшитового натека, явно мешавшие художнику провести ту ли иную линию при выполнении рисунка. Правда, эта техническая особенность не получила широкого развития и прослежена только на четырех изображениях и притом в одной группе рисунков. Речь идет о восточной группа изображений в зале Рисунков на втором отаже пещеры. Охра рисунков пещеры двух, может быть даже трех разновидностей. Для основной массы изображений использована красная окра. Однако несколько рисунков сделаны другой более темной фиолетово-коричневой охрой. Особенно важно отметить, что в пещере имеются рисунки, выполненные двумя красками красной охрой и черной краской. Основной элемент рисунков - линия разной ширины. Линии, образующие рисунок, наносились иногда очень тшательно, вероятно, пальшами и, надо думать, на сухие стены. Тогда краска сильно не растекалась, дегче проникала в поры известняка и быстро высыхала. Здесь следует сказать, что в настоящее время стены пещеры сырые, хотя и не круглыя год, причем в ряде мест по рисункам стекает вода.

4 66





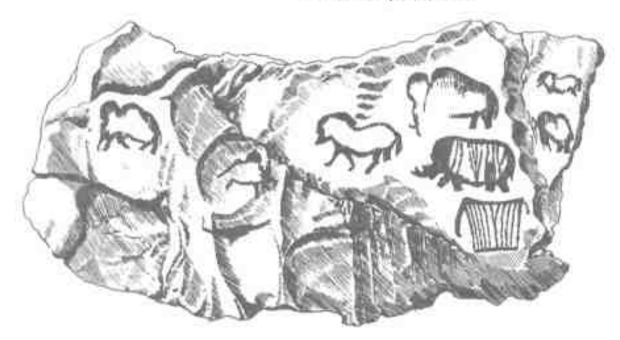
Красочные изображения зверей Каповой пещеры в целом отличаются реалистическим характером. Хородо узнаются, в частности, мамонты - наиболее популярные звери в каповой живописи. С больной выразительностью переданы лошади. Можно распознать в изображениях носорога и бизона. Исполнение всех фигур не лишено примитивизма и скематизма. Тем не менее звери пказаны достоточно живо и в движении, видимо такими, какими видел их первобытный человек в действительности. Обращают на себя внимание разные манеры исполнения рисунков. Следует говорить о контурных, контурно-силувтных и собственно силуэтных изображениях. Это хорошо видно на изображениях мамонтов и дошадей. Выделяется и специфический тип изображения. Назовем его "контурный с вертикально расчерченным внутренним пространством". Этот последний тип изображений наиболее ярко проявляется в крупной фигуре носорога в группе рисунков на втором этаже пещеры. Невозможно пока однозначно ответить на вопрос - являются ли эти манеры исполнения рисунков кронологическим показателем? Возможно, они и отражают определенную последовательность в эволюшии техники живописи. Так, например, крупная лошадь восточной группи зала Рисунков второго этажа пещеры выполнена в контурной жанере, тогда как изображения ловадей зала Хаоса первого этажа являются уже контурно-сидуатными и двухцветними. Однако, как нам пред ставляется, перечисленные манеры изображения зверей в живописи Каповой пещеры в основном, по-видимому, сосуществовали. Следует указать и на другие стилистические особенности изображения зверей в наповой живописи. Они прослеживаются в весьма схематическом показе ног мамонтов и носорога. Сказываются стилистические особенности и в фигурах лошадей. У всех лошадей Каловой пещеры обращает на себя анимание такая карактерная черта как очен маленькая, узкая и как бы дельфинья мордочка. Неестественно маленьиие годовы особенно контрастируют с пылными гривами этих зверей. Трудно отрешиться от мысли, что перед нами не только точно переданные древним ку-дожником характерные видовые особен ности лошадей, но и некоторое намеренное искажение в изображениях отдельных признаков эти животных. Это тем более вероятно, так как, например, копыта некоторых лошадей проработаны очень тщательно.

Важнейшим и численно преобладающим компонентом каловой кивописи являются символические знаки. Это весьма своеобразные знаки, не имеющие в массе своей аналогий среди гометрических



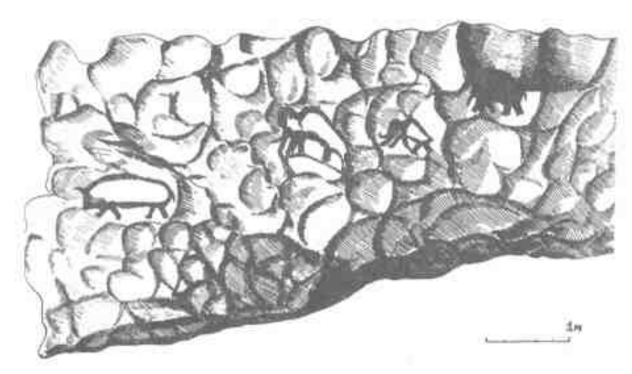


# К статье Целинского



1

1



2

Pwc.I





форм изображений в палеолитической настенной живописи Западной Европы. Техника знаков не отличается от техники изображения зверей, но именно среди символических изображений имеются рисунки, выполненные разной по цвету охрой. Пока можно говорить о четырех специфических типах символических знаков, представленных в каповой живописи: трапешия с линиями внутри и вписанным же в нее треугольником; усеченный конус с "ушками" и поразному расчерченным внутренним пространством; прямоугольник с "ушками" и вертикальной чертой посередине; треугольник с вписанным в него другим треугольником. Количественное соотножение знаков отмеченных типов различно. Наиболее характерными для пещеры являются знаки в виде усеченного конуса с "ушками" и поразному расчерченным внутренним пространством. Знаки других типов единичны.

В плане изучения хронологических и смысловых связей между конкретными изображениями как реалистическими, так и символическими, заслуживает внимания распределение и состав рисунков в разных местах пецеры. Четко устанавливается, что распределиются рисунки в пещере нередко довольно упорядоченно: крупными группами по 4 и больше изображений в каждой, мальми группами по 2-3 изображения и обособленными изображениями. На втором этаже пещеры, где рисунки, на наш взгляд, несколько древнее (только здесь мы видим несомненные рисунки мамонтов), изображения размещаются двумя крупными группами (Рис. I. 1-2), На первом же этаже, где мамонтов, по-видимому, нет, но много символических знаков, преобладают рисунки, скомпонованные в малые группы, и отдельно расположенные изображения. В настоящее время у нас нет бесспорных данных, свидетельствующих о том, что рисунки (реалистические и символические), составляющие хоропо выраженные группы, являются разновременными. Напротив, есть основания предполагать, что в крупных группах они, если и не одновременные, то близки по времени их намесения, и при этом, вероятно, образуют своеобразные композиции.

Верхнепалеолитический возраст каповой живописи, несмотря на ее значительное региональное технико-стилистическое своеобразие, сейчас можно считать установленным. Немалую роль в этом сыграло выявление сходства этой живописи с хорошо изученной франко-кантабрийской пещерной палеолитической живописью Западной Европы. Однако до наших работ не удавалось проверить и уточнить эту датировку по геологическим и другим данным. Совер-





пенно неясны были не только хронологические рамки, но и культурная принадлежность каловой живописи. В настоящее эремя
ситуация изменилась, так как в пещере, в одном из залов с рисунками, нами был обнаружен и исследован непотревоженный культурный слой эпохи верхнего палеолита, залегающий в четких стратиграфических условиях. Слой этот сохранился на первом этаже,
в зале Знаков пещеры рядом с настенными рисунками, в 210 м от
входа в пещеру. Он четко выделяется в разрезе и представляет
собой неоднородно окрашенный серый и темно-серый суглинок, местами красноватый от ресселнной охры, повсеместно насыщенный
древесным углем.

Коротко остановимся на данных, позволивших датировать открытый культурный слой. Прежде всего отметим, что в нем выделен интересный палинологический комплекс, сочетающий в себе представителей тукпровых, лесных и степных группировок растительности, что дает возможность сопоставлять его с комллексом растительности, существовавшей на Русской равнине во время дегляциации последнего оледенения (заключение Е.А.Романовой). Результати внализа фаунистических остатков из культурного слоя согласуются с данными палинологии. По мнению И.Е.Кузьминой, они доказывают, что во время накопления культурного слоя в окрестностях пещеры имелись обширные остепненные пространства. Климат был сухим и континентальным. Мы располагаем сейчас двуия радирутлеродными датами культурного слоя (по древесному углю), полученными в разных лабораториях : 14680 - 150 (ЛЕ-3443) и 13930 - 300 (ГИН-4853). Культурный слой исследован на площади около 50 кв.м. Вещественные остатки, происходящие из него. образуют достаточно крупную и выразительную коллекцию из 201 предмета. Они изготовлены из кремня и яшмы, принесенных из других мест, и из грубого известняка и песчаника. Среди изделий со вторичной обработкой выделяются острия, скребки, выемчатые орудив, пластинки с притупленным краем и некоторые другие единичные формы орудий. Представлены также два костяных изделии. Уникальны обнаруженные в слое четыре мелких бусины, изготовленные из зеленоватого серпентина - сравнительно мягкого и легкого в обработке камня, близкого стеатиту. Счень важна и еще одна находка в культурном слое. Речь идет о залегавлей в нем глыбе известника, отпанцей в древности от стени, на которой сохранился фрагмент (длина около 15 см) небольшого красочного

4-3 66



изобрежения (мамонта?), близкого некоторым изображениям на стенах пещеры. Наконец, отметим, что в слое найдена минеральная красна, причем не только как окрашенность породы, но и в виде кусочков, в том числе довольно крупных, до 2 см в поперечнике. Это оназалась охра красного и фиолетово-коричневого цвета, несомненно, сходная с охрой рисунков на стенах пещеры.

Таким образом, открытие в Каловой пещере культурного слоя имеет принципиально важное экзчение для карактеристими и понимания сущности этого намятника. Наличие в культурном слое охры и красочного рисунка в общем таких же, как на стенах ледеры, а также само расположение слоя в непосредственной близости от настенных рисунков, позноляет нам прямо увязывать его с живописью пещеры и признать эти два явления в определенной мере синхронными и связанными между собой. Принимая по визмание совожупность естественнонаучных данных. облик археологического материала и радируглеродные даты, есть все основания отнести культурный слой Каповой пещеры и вместе с ним се настенную живопись (по крайней мере живопись первого этажа и заключительной поре выплайского оледенение и, соответственно, к поэднему этапу верхнего палеолита Восточной Европы. Однозначное решение вопроса о культурной принадлежности памятника (каповой живописи) пока затруднительно. Культурный комплекс пещеры в нелом своеобразен и не находит достаточно полных аналогий на Урале. Что касается каменкой индустрии пещеры, то она в общих чертах характерна для уральского верх него палеолита и, в частности, близка каменной индустрии Островской стоянки имени М.В.Талишкого на р.Чусовой в Приуралье имеющей в культуре традиции восточноевропейского региона, котя и не повторяет целиком оту последною. Археологический комплекс Наповой пещеры, очевидно, моложе Островской стоянки.

# Иллюстрании

Рис. I. I - Каповая пещера. Восточная группа настенных красочных изображений в зале Рисунков на втором этаже пе щеры. Слева направо видни: первый мамонт, второй мамонт, повернутый вправо, первая лошадь; далее тр фигуры вертикального размещения: сверху - третий





- мамонт, под ним носорог, ниже символический знак в виде усеченного конуса с "ушками" и расчерченным внутренним пространством; еще правее располагаются две последние фигуры тоже вертикального размещения: сверху - вторая лошадь, под ней - четвертый мамонт. Зарисовка.
- 2 Каповая пещера. Западная группа настенных красочных изображений в зале Рисунков на втором этаже пещеры. Слева направо: бизон, первый момонт, второй мамонт (мамонтенок) и третий мамонт. Зарисовна.





#### В.П.Любин

### Изображения мамонтов в Каповой пещере

Палеолитические рисунки в Каповой пещере были открыты А.В.Рюминым в 1959 г. В 1960-78 гг. изучение пещеры и рисунков проводила экспедиция О.Н.Бадера, в 1982-87 гг. - экспедиция В.Е.Щелинского.

На двух этажах пещеры, по данным В.Е.Щелинского выявлено около 40 красочных изображений: разнообразные геометрические знаки и рисунки животных - мамонта (10), лошадей (4), носорога и быка. Настоящая статья посвящена обобщенной характеристике семи достаточно хорошо читаемых рисунков мамонтов на двух - западном и восточном - красочных панно зала Рисунков второго этажа пещеры, на расстоянии 275 м от входа в нее. Рисунки эти рассматриваются под теми порядковыми номерами, которые им были приданы в свое время О.Н.Бадером.

Оцениа трантовки изображений мамонтов, их реалистичности или стилизации измерлется палеонтологическими критериями, особенностями анатомического строения этих вымерших животных. Реконструкции внешнего облика мамонтов будут опираться на значительное количество найденных в Сибири их костей и трупов и смонтированные скелеты этих животных.

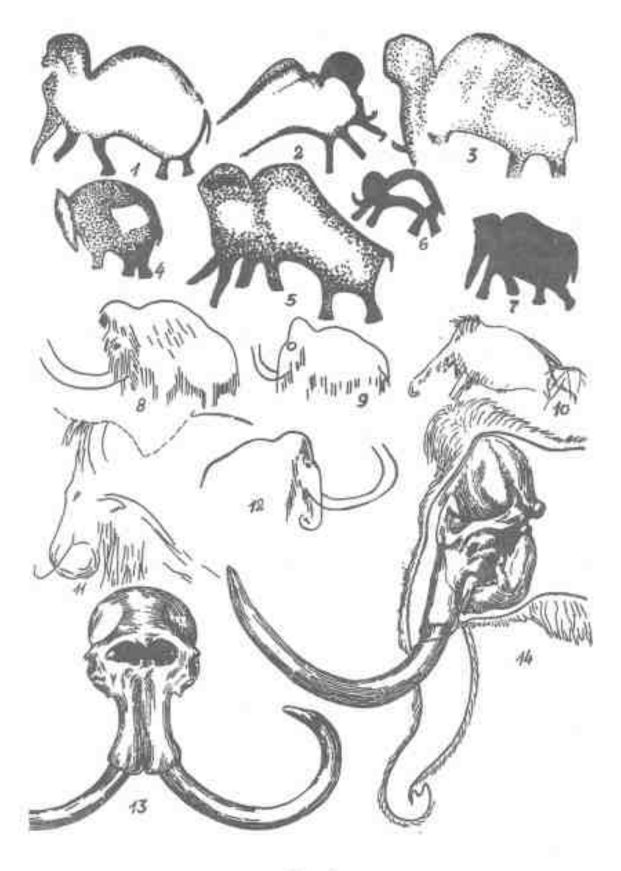
Абсолютное большинство изображений мамонта в палеолитическом искусстве представлено в профиль, сбоку - в положении наиболее характерном, информативном и технически, по всей видимости, легче воспроизводимом. Профильному абрису животного уделяется особое внимание, что позволит, очевидно, лучше понять любые отступления от этого положения, свидетельства обобщенных, ракусных и иных изображений.

Одним из наиболее существенных показателей внешнего облика мамонта является изображение его головы. Череп мамонта, в отличие от черепа современных слонов, укорочен (в поперечнике) и более высок за счет сильного развития мозгового отдела и удлинения межчелюстных костей, несущих сильно развитые модные бивни (Рис.І, ІЗ-І4). Наряду с этим уплощенность и некоторая вогнутость лобного отдела черепа делает его макушку суженной, заостренной. Последнее наблюдается, однако, только при рассмотрении мамонта сбоку. При виде же спереди череп выглядит совсем по-иному: вершина его "... имеет очертания полуокружности или









Puc.I





полуовала", иногда даже несколько расширявщегося кверку наподобие епископской митры. Хобот мамонта был, по-видимому, болве толстым и массивным, чем у современных слонов.

Чрезвычайно характерной и наиболее нрко запечатленной палеолитическими художниками особенностью силуэта мамонта, неизменно используемой, а частности, при редуцированных изображениях, является профиль передней и верхней части его фигуры,
то есть линия очерчиващия хобот, голову, нею и спину животного. На отрезке мобот-лоб существенны два изгиба этой линии: пер
вый - при переходе от плоского лба и основанию хобота, в месте
выступающего отростка носовых костей; второй - в месте выхода
бивней из альвеол. Первый отмечают почти все изображения мамента. Второй, фиксирующий начало подвижной части хобота за
пределами внешнего края альвеол, встречается гораздо реже. Он
проступает в тех случаях, когда хобот как бы "прижат" к ногам
животного. Оба изгиба, например, превосходно выражены на "компактных" статуэтках мамонта из Привадмости в Чехословакии (Рис.
2,6) и Авдеево на Русской равнине (Рис.2,5).

Крупная тяжелая голова и мощные бивни обусловили большие нагрузки на шейный и грудной отдел позвоночника, следствием чего явилось увеличение остистых отростков грудных позвонков и укорочение шей животного. В сидуэте мамонта шея выражена лишь резкой и глубокой седловидной впадиной, отделяжей голову от горбатой — в своей передней части — спины (холки). От высокой холки спина круго спускалась вниз, по направлению и крестцу.

Мамонты, как и остальные слоны, держат свою голову таким образом, что лобовая плоскость располагается почти вертикально, но, в отличие от слонов, мамонты обладают большими спирально изогнутыми и длинными (длиной до 3-4 м) бивнями, представляющими самую тяжелую часть головы (вес бивней старых самнов достигает 200-300 кг).

Необычный облик этого северного слона, помимо своеобразия головы, бивней, шеи, колки и некоторых других морфологических особенностей дополняла его "теплая одежда": "... с лопаток, боков, брюха свисали почти до земли весткие остевые волосы подвеса — своеобразной "юбки" метровой длины и более. Под крокщими волосеми ости скрывался теплый подверсток длиною до 15 см ... На холке и жвосте ... были также космы волос. Жесткие ... волосы на лбу росли наклонно вперед". Длинный волосяной покров,









свисаждий с боков и брюха животного, хорошо передан на изображениях мамонта из педер Фон-де-Гом, Бернифаль, Комбарель, Арси-Сир-Кир, Руфиньяк, Гоннерсдорф и др. (Рис. I, 8,9,10; 2, 1,2). На выразительной фигуре старого мамонта, известного под именем "Патриарх" из галереи Анри Брейля в пещере Руфиньик, помимо длинной "шерстяной юбки", указана шерсть на голове и хоботе, при этом падакщая на лоб челка определенно скрадывает уплощенность лобного отдела и заостренность вершины головы (Рис. I. 8). Падающие на плосний лоб челки хорошо подчеринуты и на некоторых гравированных рисунках мамонта из Гоннередорфа (Рис. 10.11). Эта деталь чрезвычайно важна, как объяснение округлой, за счет прилегажщей ко лбу челки верхушки головы, наблюдаемой на большинстве изображенных в профиль рисунков этого животного. Округлость головы - при рассмотрении ее в профиль является, таким образом, наиболее часто встречающимся условно обобщенным ее изображением. Некоторые исследователи поэтому нвно заблуждается, считая выпужлость головы - одной из самых характерных черт фигуры мамонта.

Размеры и другие признаки животных находились в зависимости от их биологического возраста и пола. Более короткое, как
бы шарообразное туловиде и более длинные ноги имеют мамонтята
и молодые мамонты. Мамонтята рождались мохнатыми и обладали
крохотными (3-4 см) молочными бивнями. В годовалом возрасте
молочные бивни вытеснялись постоянными, которые понемногу росли и с возрастом постепенно запручивались по спирали. Бивни
мамонтов-самок были всегда слабее, тоньше, прямее. Самим имели
более тижелую и мыссивную голову и более резко выраженный изгиб на профильной линии от лба к основанию хобота.

Таковы краткие сведения о внешнем облике мамонтов, накопленные отечественной наукой на основании изучения остатков этих животных из зоны вечной мерзлоты Сибири. Данные материалы, как представляется, позволяют правильнее оценить рисунки этих животных на стенах Каповой пещеры.

О.Н.Бадер, изучавший рисунки Каповой пещеры вплоть до 1978 г., уделил много внимания их особенностям и датировке. "Содержание, стиль и техника рисунков Каповой пещеры — писал он — отличаются от французских и североиспанских известным своеобразием. Прежде всего, наша живопись отличается исключительным обилием фигур мамонтов, что находится в соответствии с особенно большой ролью, которое играло это животное в охотничьем быту





верхнепалеолитического населения в Восточной Европе. Далее, в пещере совершенно отсутствует техника гравировки столь распространенная в области Пиренеев и и северу от нее. Мамонты нарисованы со слабо намеченными, короткими бивнями или вовсе без них".

живопись пещеры, по О.Н.Бадеру, является монохромной, силуэтной, хотя нескольно изображений являются контурными. Так, носорог, четвертый и седьмой мамонты имеют густо окрашенные силуэты, фигуры первого, второго, третьего мамонтов и обеих лошадей выполнены также в виде сплошь закрашенных силуэтов с подчеркиванием контуров более густыми линиями и лишь фигуры быка, пятого и шестого мамонтов на западном панно переданы посредством грубых частью расплывшихся контуров.

Стиль рисунков реалистический. Каждое животное легио узнаваемо по характерным особенностям его фигуры. Все животные изображены в профиль, в позе идущих. Изображения животных не представляют собой единой сюжетно связанной сцены, а нанесены отдельно, наждый раз самостоятельно, что можно заключить по разномасштабности фигур и различной высоте над полом. Единственное исключение, возможно, представляют пятый и шестой мамонты, нарисованные рядом и на одном уровне. Вероятно, здесь изображен детеныш, идущий вслед за вэрослым мамонтом. Монохромная силуэтная живопись в пещерах Южной Франции, наиболее близка нашей, относится к раннему мадлену. Это позволяет предварительно датировать рисунки верхного этажа Каповой пещеры тем же или более ранним временем, учитывая контурный характер части рисунков.

Заключения О.Н.Бадера сохраняют, в общем, свою силу и сегодня. В то же время, новые подходы позволяют внести в них определенные уточнения и дополнения. Что касается техники нанесения росписей, то здесь, на наш взгляд, необходимо отметить такие обстоятельства, как бесспорно намеренный выбор художником
наиболее подходящих (ровных, мало трещиноватых и т.д.) участков
сналы; предпочтение отдаввемое стенкам, имеющим наклон к мастеру; частичная, проведенная местами, обработка снальной поверхности; использование естественных неровностей скалы для подчеркивания отдельных элементов фигур животных и (?) показа неровностей местности; преобладание в пещере контурных, а не силуэтных изображений животных. Силуэтные изображения животных в пещере единичны (седьмой мамонт). Остальные фигуры имеют либо ли-





нейные контуры, либо частичную заливку (закрашены лишь голова, холка, ноги). Искусственная же закраска туловищ - кажущаяся: на самом деле, она результат размыва контурных линий, потёки краски от которых заполняли не только внутреннюю часть туловищ, но и пространство книзу от них (Рис.I, I-7).

Вопрос о волосином покрове на фигурах мамонтов Каповой и других пещер заслуживает особого внимания. В Каловой, на наш взгляд, этот покров передан путем: 1) расширения красочных линий на темени, горбе и брюхе животных, имеющего целью подчеркнуть космы волос на их челках, холках и подбрюшьих; 2) закругления и возвышения темени и головы (вспомним изображение мамонта "Патриарх" из грота Руфиньяк), увеличения высоты горба животных и, нак следствие этого, углубления седловины шеи. Только такая трантовка голов объяснит придание им в ряде случаев при профильном изображении - формы митры. В противном случае, митру следует рассматривать, как изображение головы в условноповернутом (фронтальном) изображении; 3) вилючения в абрис фигуры длинного волосяного покрова, свисавшего с боков и брюка животных, что объясняет, возможно, некоторую тучность, одутловатость туховиц первого, третьего и четвертого мамонтов. Расширенность фигур такого рода чаще всего наблюдается на стенных росписях. На гравированных же изображениях длинные пряди волос на подгрудке и брюке жинотных передаются, как правило, серией процарапанных вертикальных линия (пещеры Фон-де-Гом, Комбарель. Бернифаль и др.) (Рис.І. 8-І0; 2. І-2).

Одной из характерных черт внешнего облика мамонтов, как отмечалось, является добно-хоботная линия, на которой - ниже челки отмечаются изгибы в надглазье и в конце костной оправы бивней. У мамонтов Каповой эти изгибы проявляются неоднозначно и
дишь на части изображений. Такая же, в общем, вариабельность
прослеживается при изображении головы животных ("митра" - правильная или ассиметричная; полуовал; "подтреугольная" голова и
др.) и передаче движения ног (ноги расставленные в шаге; полусогнутые; приподнятые, выброшенные вперед; при подъеме - расположенные на разных уровнях). Различие пропорций, очертаний и
других деталей животных предполагает, что часть их изображена
сбоку - собственно в профиль; тратий (и, возможно, второй) мамонты - частично сбоку, частично (голова) - спереди; некоторые
животные представлены в ракурсе или на подъеме. Нельзя сказать,



POF-XChange Republished Manager Contraction

что изображения только двухмерни: оченидны попытки моделировки тел животных средствами живописи с помощью одной краски (заливка митры и горба второго и пятого мамонтов имеет дуговидный край, что делает как бы выдвинутыми светлые места инизу от них).

Развитая техника нанесения рисунков и широкий спектр приемов и вариантов воспроизведения мамонтов на стенах Каповой явлиется, на наш вагляд, показателем не только кронологическим, но и локальным. Глапной локальной особенностью этих уральских рисунков, заметно отличающей их от статичных в подавляющем большинстве изображений мамонтов в палеолитическом искусстве Франко-Кантабрии (Рис.І, 8-9; 2, І-2) І является их большая динамичность. Сильный динамический эффект, впечатление напряженности и жизнеподобности, создают диагональное положение ряда фигур, разнообразная передача движения их ног, подъем вверх, вытянутость или сокращение в ракурсе туловищ отдельных фигур, разноведикость и непохожесть фигур пятого (взрослого) и шестого (детеньш?) мамонтов, находящихся, по всей видимости, в комповиционной связи. Фигура шестого мамонта - шарообразного, голежистого - вообще не имеет параллелей в анималистическом иснусстве. Оригинальна и подварая, голенаствя фигура второго мамонта, в которой, суди по жоротним бивним, также можно видеть молодого зверя. Все фигуры мамонтов нарисованы в полный рост

<sup>1</sup> Среди сотен рисунков мамонтов, известных в этой области, есть,однако, образим весьма динамичных изображений. Самым памечательным из них, не имеющим до сих пор вообще равных среди наибелее реалистических изображений, является гравированный рисунок мамонта из пещеры Ла Мадлен (Рис.2,4). Отметим также гранированный рисунок из Ломири От с изображением поединка двух соперничающих самию (Рис.2,3). Вне Франко-Контабрии примечательны в этом отношении некоторые из гравировок на сланиевых плитках из Гоннерсдорфа (Рис.1,10).





с изображением четырех конечностей на каждой из них и животные - подчеркнем это еще раз - стоят, как вкопанные. Большей пластической информативностью, эмоциональной наполненностью обладают изображения мамонтов на западном панно (Рис.I, 5-7). Монументальная живопись зала Рисунков, в целом, несомненно участвовала в организации внутреннего пространства этого зала, создавала определенную сакральную, идейно-насыщенную среду для человека.

### Иллюстрации

- Рис.І. І-І2 изображения мамонтов: І-7 из Каповой пещеры (І-4 восточное панно; 5-7 западное панно); В,9,І2 из пещеры Руфиньян; ІО-ІІ со стоянки Гоннерсдорф. ІЗ череп мамонта (анфас) (по В.Е.Гарутт, І960); І4 реконструкция головы мамонта (самец) с п-ва Таймыр (по Н.В.Гарутт, І987).
- Рис. 2. I-4 изображения мамонтов из пецер: I Бернифаль; 2 - Фон-де-Гом; З - Ложери От; 4 - Ла Мадлен. 5-6 - статуэтни мамонтов из Авдеево (5) и Пржедмости (6).





#### А.К.Филиппов

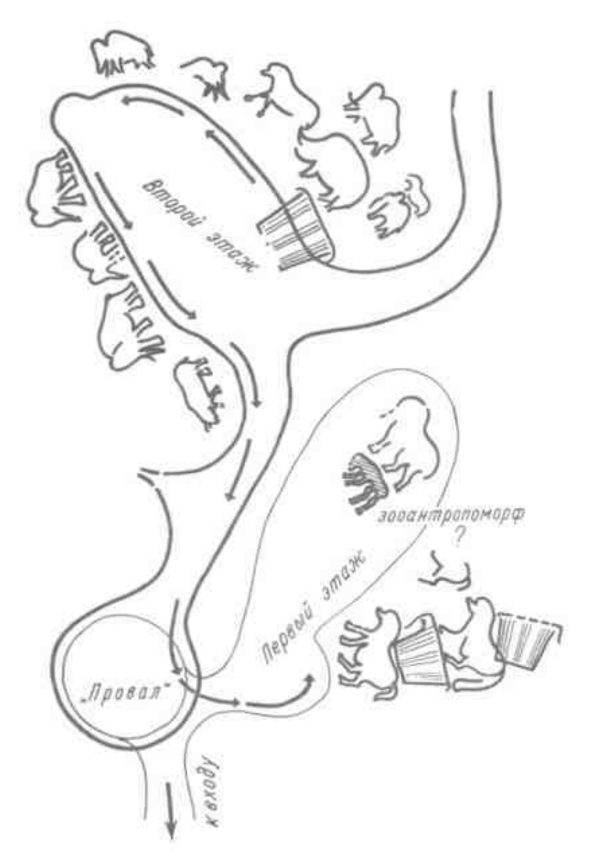
### Наскальные изображения Каповой пещеры в системе мифологических представлений

Капован пецера - один из двух известных в настоящее время памятников наскального палеолитического искусства на территории СССР. Ее можно рассматривать в системной организации изображений в свете предполагаемых общих мифологических представлений позднего палеолита. В кассе наскальных изображений пецер, в их взаиморасположении, сцеплениях и переслоениях обычно видят длительный процесс, отражающий прерывистую деятельность одного или многих поколения. Сложная единовременная организация фигур, как правило, отришается. Морфологический анализ изображений Каповой пещеры, показывал своеобразие пещерного искусства на Урале, одновременно утверждает его полную гомогенность. По-видимому, нет оснований для разделения во времени стиля или технологии изображений первого и второго этажей. Это же подтверждается определенной спязью структур педеры и изобразительных комплексов (Рис. I). Предполагаемый древний вход на втором этаже и поэтажная связь через "провал-колоден", по всей вероятности, участвовали в пространственной организатии наскальных изображений. Хорошо известная разномасштабность фигур, например, лошади и мамонта на втором этаже, по нашему мнению, является слабым аргументом в пользу отсутствия единства композиции или чисто механической организации путем присоединения одной фигуры к другой через какие-то промежутки времени. Конечно, полностью отрицать возможность временной постепенности заполнения изобразительного поля нельзя, но и при таком понимании организации остается общий принцип: так, на втором этаже прослеживается определенное направление движения животных (кроме одного) к провалу на нижний этаже. Как показали исследования В.Е.Щелинского, некоторые изображения в Каповой пещере подправлялись. Во всяком случае нарисованный некогда "иной" мир животных сохранялся. В нижнем этаже фигуры лоивдей с большими решетчатыми знаками направлены к входу в тупиковый зал. где изображена фигурка зооантропоморфа.

Указанная связь топографии пещеры и организационного принципа наскальных изображений хорошо наблюдается в наскальном искусстве франко-кантабрийского региона (Рис.2;3). Эту связь, в







Puc.I.





свое время, уже отмечал А.Брейль, в начестве концепции приняли А.Леруа-Гуран и А.Ляминь-Амперер, новые важные наблюдения в этом отношении сделаны К.Барриером, М.Лорбланше, Д.Виалу и др. И если в Каповой пещере такая связь не очень четко прослеживается, то в пещерах Пеш Мерль — комплекс "Черного фриза", Руффиньяк — "Большого плафона", Труа Фрер — комплекс "Святилища" и пещере Ляско — колодца с изображенными зооантропоморфом и бизоном, несомнению играли организукщую роль.

В наскальном искусстве позднего палеолита можно выделить несколько типов изображения "Иного мира". С самого начала этой эпохи ми сталкиваемся с определенными признаками мироощущения, н котором устанавливается овизь между реальным и мирологическим мирами. Мифологический мир, с которым мы овязываем большую часть наскальных изобразительных комплексов, имеет ряд типологических особенностей. Этот мир "мерганх", чементирующий процлое и настоящее в человеческой общине. Мир "мертвых" изображается по-разному не только в различных регионах, но и в различных пещерах. Так. Каповая пещера на Урале и, например, пещера Руффиньяи во Франции в Дордонии относится к тому изобразительному типу, в котором не имеется фигур животных с символическими ранами и стредами. Но существуют другие изобразительные типы, например, в пещере Труа Фрор французских Пиренеев, где животные обозначены особыми признанами принадлежности и "Иному миру". Это высунутые языки бизонов и других животных, раны с клежущей кровью в виде веерообразных линий, стрелы и др. В некоторых изобразительных комплексах подчеркивается мифологичесная живая реальность.

Во второй половине позднего палеолита проявляется стремление сделать изображения более реальными. В Каповой пещере довольно четко показано движение мамонтов в направления к володну, а во французских и испанских пещерах этого времени мы встречаемся с миром, полным жизни и движения.

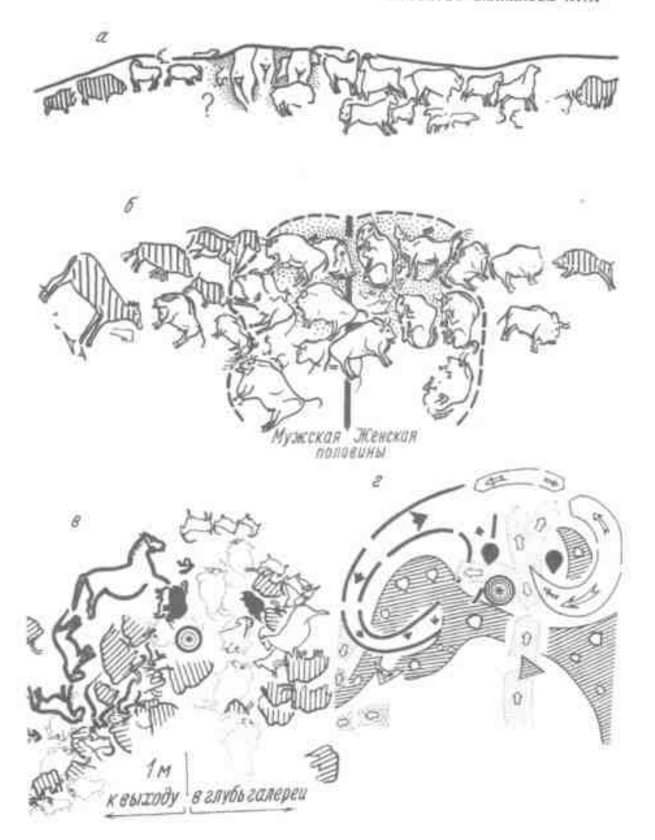
Выразительные средства, направленные на помаз экспрессии, различаются от памитника к памятнику. Животные "Черного фриза" пещеры Пеш Мерль изображены, несмотря на определенный схематизм, очень жизненно. Передача дыхания, исходящего из ноздрей или рта, помазывается расходящимися линиями, например, у коров и центральной лошади. Подобный прием встречен в изображении дыхания бизонов в Альтамире и Бернифаль. У многих животных хвосты при-

3-2 66 67









Puc.2





## К статье Филиппова А.К.

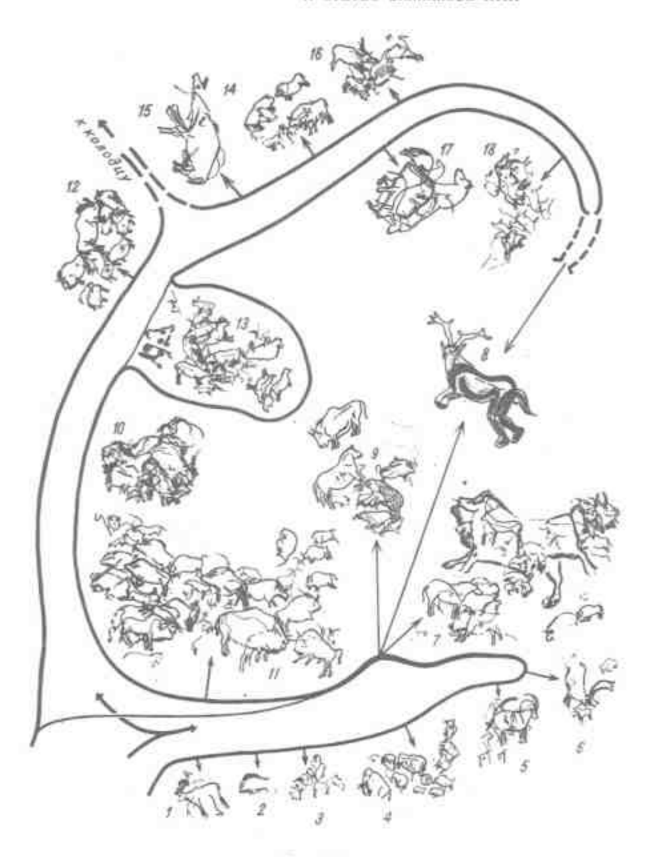


Рис.3





подняты и отстранены от корпуса. В некоторых случаях подчеркнуты анальные отверстия, здесь также присутствуют веерообразные линии. Аналогию мы можем найти в Большом плафоне Альтамиры в изображении иричащей самки с высоко поднятыми головой и квостом. У бизонов Пеш Мерля, видимо, показаны мочеиспускание и выделение спермы. Это не просто символы бизонов, мамонтов изображенное является выражением жизненных сил столь же важных, как и передача общего силуэта животных.

Особая региональная форма выразительности представлена в композиции Большого плафона Альтамиры. Здесь изображены ло-шадь, несколько даней, два набана, около двадцати бизонов. Мно-гие из последних являются самцами. В целом мы наблюдаем странную для реального мира сцену: на бизонов как бы нападают с двух противоположных стороны кабаны, а слева - лошадь и лани. Правая сторона композиции полна изобразительной динамики: лежащие бизоны показаны в "сирученной" позе. Высказано мнение, что это рожающие бизоным самки; голова каждой пригнута к ногам, ноги к животу, хвост закинут на спину; все они показаны в ракурсной перспективе.

Девая сторона композиции более разнообразна по видовому составу животных, но она более статична, и тем не менее наполнена внутренним глубским смыслом. Если в экспрессии указанных самок можно увидеть миф о рождении бизоньего "племени", то композиция этой сцены выводит нас на более высокий мифологический уровень.

В искусстве палеолита существуют организованные в целое композиции. Все они сделены намеренно. Об этом свидетельствует целостность некоторых компановочных схем. Та же самая Альтамира симметрична и образует единство двух равновеликих групп, ата куемых справа и слева животными других видов. Центром является голова вепря и бизона (?). Симметричны инварианты вокруг определенного смыслового центра мы можем увидеть и в других композициях, в частности, в Ангиь-сир-Ангиен (Франция). Здесь справа и слева от трех охраняемых бизонами (?) женских торсов находятся нак бы встественные обиталида животных. Они пасутся, смотрят в одну или в другую сторону с поворотом голов, то есть их позы вполне встественны. Здесь нет никаких ран, стрел и других знаков. Этот рельеф в ряду изображений с центрально-осевой композицией и его содержание можно связать с культом предков. О всезищией и его содержание можно связать с культом предков. О все-





общности мирологии так или иначе связанной с культом предков говорят также находки "граветтийских" статуэток на стоянках Евразии.

Таким образом, наскальные изобразительные комплексы согласованы с определенными акцентами в композиции панно и плафонов или в топографии пещер. Это чаще всего или провал, колодец, или особого вида зал, галерея с концентрацией изображений и движением фигур животных к важным точкам с зооантропоморфами и другими фантастическими существами. Наиболее ярким, в принципе единовременным, памятником является "Святилище" Труа Фрэр, упомянутое выше.

Средствами выявления тех или иных содержательных моментов позднепалеолитической мифологии, следовательно, являлись симметричные, линейные, концентрические и спиралевидные композиции, видимо, отражающие представления позднепалеолитических людей о мифическом времени и пространстве.

Анализ структуры композиций позволяет предположить существование в верхнем палеолите естественно возникшей мифологии "инобытия" с миром животных, с мужскими и женскими первопредками. Кроме редких исключений, которые мы можем только теоретически предположить, не было примитивных магических действий, так как в очень многих случаях мы наблюдаем целостные замкнутые композиции панно и плафонов или системы их, связанные с топографией пещер. Представления об "ином" мире позднепалеолитического человека были связаны с возникновением мифологической стадии мышления, где вербальный язык занил господствующее описательно-выразительное положение, способствуя рождению, в цепной реанили выразительности языков другой материальной природы и иного уровия. Палеопсихологическая реконструкция коллективных представлений свидетельствует о возникновении мифологии антропоморфных и эссантроморфных предков. Каповая пещера в этом отношении не является исключением.

## Иллюстрации

- Рис. I. Капован пещера, заштриховано изображение зооантропоморфа (?)
- Рис. 2. Композиционные структуры наскального искусства франко-





кантабрийской области: а - барельефный фриз Англь-сир-Англен, пример сивметричной композиции, в центре - человеческие фигуры, группа неясных изображений (?); б-Большой живописный Плафон Альтамиры, симметричная композиция; в - Большой Плафон над колодцем пещеры Руффиньяк; г - петельчатая (или спиралевидная) структура композиции Большого Плафона, центр колодца показан концентрическими окружностями.

Рис.3. Святилище пещеры Труа Фрэр. Номера поназывают порядок обзора изображений по поднимающейся спирали; пунктиром поназано "окно" в скале на высоте 4 м с выходом к зооантропоморфу (8).



## В.Т.Петрин, В.Н.Широков



## Наскальные изображения Южноуральского региона (итоги и перспективы исследования)

В конце 30-х гг. были известны две писаницы на р. Прюзань. В 1968 г. и 1975-1982 гг. на прибрежных скалах рек Уфы, Ая, Прюзани, Зилима, Белой и на сэ. Аргази обнаружено еще 25 писаниц. На этой же территории расположены святилища с росписями в пещерах Каповой, Игнатиевской, Серпиевской 2 и Мурадымовской. Корпус источников значительно пополнился. Таким образом, предположение В.Н. Чернецова с возможном открытии на Пжном Урале большого числа наскальных изображений подтвердилось (Рис. I).

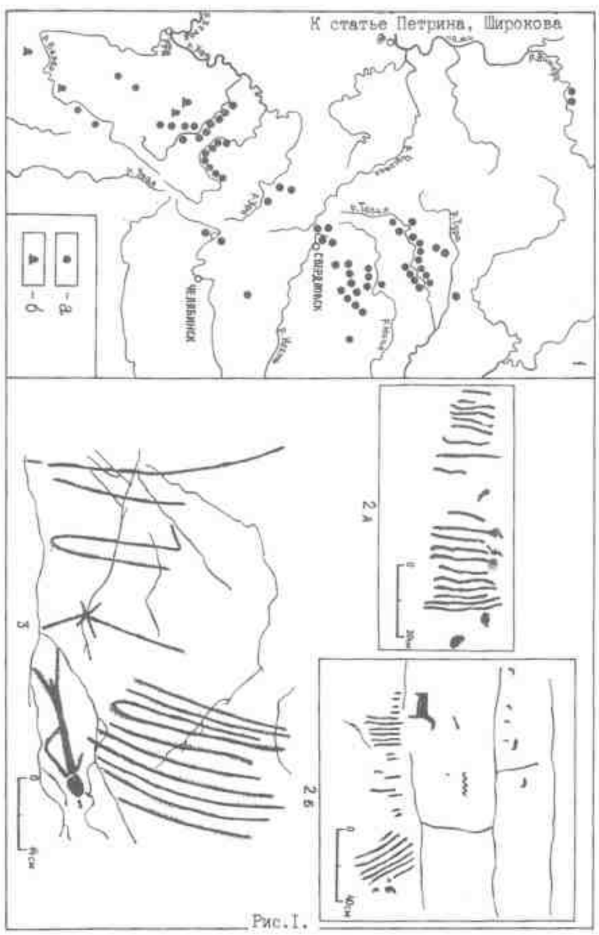
Среди подземных галерей важнейшее значение имеют Каповая и Игнатиевская. Образные и знаковые изображения в них выполнены прасной и черной ирасной. Они нанесены в залах, удаленных на десятки и десятки метров от входа, часто в труднодоступных местах, что характеризует позднепалеолитическую традицию размещения росписей в нарстовых полостях. Воспроизведения некоторых представителей позднеплейстопеновой фауны на стенах и сводах этих пещер, а также стратиграфические наблюдения с использованием радиоуглеродного метода датирования остатков, определяют время функционирования святилищ монцом позднего палеолита.

Завершая изучение Каповой пещеры, О.Н.Бадер высказая предположение о независимом от западноевропейского центра палеслитического искусства зарождении изобразительной традиции на Урале. Представляется, что данная точка зрения не имеет пока достаточного обоснования. Ведь ныне известны только памятники, датируемые концом позднепалеолитического периода. Они сопостанимы с памятниками самых поздних периодов развития пещерного искусства Франко-Кантабрии, что отмечал и О.Н.Бадер. Поэтому, пока не обнаружены более ранние документы, вероятно, данная проблема вряд ли будет решена. Иначе уральские памятники с не меньшим основанием можно считать восточными рубежами западноевропейского очага палеолитического искусства.

В Серпиевской 2 пещере, расположенной в 12-15 км от Игнатиевской, обнаружены группы знаковых изображений, выполненных красной охрой, и один рисунок животного. Неудовлетворительная сохранность не позволяет безошибочно идентифицировать живот-











ное в пределах вида. Фигуры расположены далеко от входа, они сходы с отдельными группами знаковых изображений Игнатиевской пещеры, в первую очередь с рядами пространственно организованных линий. В слоях раскопа внутри пещеры с остатками микрофауны позднеплейстоценового облика найдены угли.

Датировка и интерпретация памятника затруднены. Либо Серпиевская 2 пещера была лишь одним из этапов в проведении обрядов, кульминация которых приходилась на Игнатиевскую пещеру. Отсыда бедность репертуара Серпиевской 2, отсутствие привычных для палеолитического искусства изображений животных. Либо росписи этой галереи фиксируют "затухание" палеолитичесной традиции нанесения изображений в карстовых полостях, и относятся они к голоценовому периоду. Возможны и накие-то иные варианты.

Еще одна карстовая полость с изображениями открыта на юге Башнирии, на р.Большой Ик. Р.Г.Кузеев и А.Х.Пленичник сообщают об одиннадиати антропоморфных фигурах, выполненных красной охрой на стене в шестидесяти метрах от входа. По мнению авторов публикации, изображения Мурадымовской пещеры близки антропоморфным фигурам некоторых писании Урала и могут быть датированы меволитом — неолитом.

На наш вагляд, рисунки этой галереи отличаются от всех известных наскальных изображений Урала. Действительно, группировки с большим количеством антропоморфных фигур имеются в отдельных пунктах, в частности, на скалах оз.Большие Аллаки, у входа в Идрисовскую пещеру на р. Прюзань и некоторых других. Вместе с тем, иконографические особенности рисунков Мурадымовской пещеры, такие, как отсутствие ног, линейные, вытянутые пропоршии головы у всех фигур, по нашему мнению, более близки некоторым изображениям на сосудах срубной и саргатской культур. Среди уральских пещер росписи Мурадымовской выглядят реминисценцией древнейшей традиции.

Ежноуральские наскальные изображения вне педер относятся и послепалеолитическому периоду. Верхняя временная граница для них устанавливается по Араслановской писанице на р.Уфе, датируемой ранним средневековьем. Нижняя пока неясна из-ва недостаточной изученности материала и проблем его датировки. В настоящее время наиболее ранние даты, основанные на стратиграфических наблюдениях, имеют рисунки у входа в Бурановскую пещеру и некоторые группы изображений Идрисовской П и писаницы:





неолит - энеолит. Пока говорить о более ранних датах нет пря-

Существует ли преемственность между росписями древнейших пещерных святилищ и росписями на прибрежных свалах? Обилие знаковых изображений в Игнатиевской и Серпиевской 2 пещерах (материалы Каповой пока недостаточно полно опубликованы), их ассоциации в отдельных композициях с животными или антропоморфными фигурами, сближают пещерные росписи с изображениями вне пещер. Едина графическая техника. Часто писаницы приурочены и подземным полостям; иногда они расположены непосредственно у их входа — Бурановская, Идрисовская и Малонзская (Салаватская) пещеры на р. Призань. Прибавим к этому изображения Мурацияювской пещеры и получим совокупность наблюдений, намечающих определенную преемственность в развитии древней изобразительной традции. И все же утверждать это уверенно еще нет оснований проблема осложняется также обилием белых пятен в изучених развития и преемственности древних культур Урала.

Наскальные изображения Виного Урала распределяются следукщим образом. Максимальное количество писаниц (без пецер) — 17 из 25, расположено на известняковых обнажениях рек Ая и Оризани. Подобное же размещение характерно для Среднего Урала, где большинство писаниц найдено в долинах рек Тагила и Режа. Между двумя центрами, удаленными на 350-400 км, отмечены единичные пункты древних рисунков.

Кроме различной географической докаливации, писаницы Dmного Урала, по сравнению со среднеуральскими, имеют топографические, тематические и композиционные особенности.

Ожноуральские рисунки дислоцируются на небольшой высоте от осыпи или основания скалы. Многие же группы среднеуральских изображений наносились высоко над землей или водой, с использованием, вероятно, каких-то приспособлений или сооружений. На Ожном Урале в качестве аналогичных можно привести лишь писаницы Малоязскую на реке брюзань и Аллаелгинскую на реке Ай.

Наблюдаются различия в воспроизведении видов животных. Для среднеуральских композиций первого сюжета основным видом является лось, иногда олень или косуля. В сравнимых имноуральских композициях присутствует только косуля. Нет на Ежном Урале изображений медведя, отмеченного на Среднем Урале. Необычны изображения животных первой группы писаницы Идрисовской II на Брозани, осложненные, вероятно, астральными символами. Подобных





им не зафиксировано на Среднем Урале.

Значительное место в южноуральских композициях занимают антропоморфные изображения: их доля по отношению и другим фигурам выше, чем на северной территории.

Есть отличия и в наборе знаковых фигур. Пона для Джного Урала не отмечены круги с отростиами-лучами, изображения конторых на среднеуральских писаницах В.Н.Чернецов связывал с эсплярной символикой. Фигуры в виде дуг с отростиами обнаружены лишь в двух пунктах: на Ваничкинской П писанице на р.Ай и Бурановской П на р. Орюзань. На Среднем Урале эти фигуры являются одним из основных элементов композиций первого варианта первого сижета. Частые "сотовые" и "полусотовые" геометрические формы среднеуральских писаниц практически не находят аналогий на вге: лишь на Малоязской писанице зафиксировано одно такое изображение. Заметим, что геометрические фигуры Ежного Урала выглядят в целом проще, чем на Среднем Урале. Пока только на Идрисовской П и Тулпаровской писаницах обнаружены сложные формы.

Можно отметить и худшую сохранность южноуральских писаниц, по сравнение с северным регионом. Найти удовлетворительное объяснение этому наблюдение пока трудно.

Приведенные отличительные особенности наскальных изображений севера и ога в известной мере уравновешиваются другими показателями. Сожеты первой и второй, выделенные В.Н.Черненовым для Среднего Урала, сходимс каноуральскими композицирми, вилочанацими близкий набор фигур, но с заменой видов копытных, о чем смазано выше. Елизки стилистические и содержательные элементы композиций двух регионов, одинакова техника реализации замысла - рисунок выполнен красной охрой. Все это, вероятно, свидетельствует о единстве изобразительной традишки, обусловленном, видимо, преемственностью этнического и культурного развития Ежного и Среднего Урала и сходными экологическими условиями горно-лесной зоны.

Наблюдения и высказывания авторов отражают общий взгляд на проблему в пелом. Открытие южноуральских изображений не сопровождалось еще их детальным исследованием, за исключением планомерных работ в Каповой, Игнатиевской и Серпиевской 2 пецерах. Поотому многие выводы имеют предварительный карактер.

Формулируя основные задачи в начале дальнейшего пути исследования, нужно признать первосчередным тщательный источни-





новедческий анализ каждого пункта, что диктуется и вероятностью полной утраты многих древних росписей. Это предполагает разработку определенной программы описания памятников. Крайне желателен анализ красящих пигментов. Необходима критика источников.

Наскальные изображения, являясь частью обряда, представляют один из видов его предметно-практического выражения. В этой связи в рамках изучения контекста писании много обещает выявление сопутствующего археологического материала и расширение грании исследования ( а не только анализ графического материала). Такая работа проводилась эпизодически, а ведь возможные при данном подходе стратиграфические наблюдения могут иметь выкод и на слаборазработанную проблему датировки наскальных росписей.

Пока нет четкой типологии и классификации изображений. Имеются лишь слабые представления о графическом "языке" уральских писании. Сопоставление их "текстов" с близкими "текстами" культур, выявляемых в процессе археологических исследований и известных по этнографическим источникам, помогут выйти как на проблемы датировки, так и на проблемы семантики. Таков в общих чертах подход к дальнейшему изучению наскальных изображений Ежного Урала.

# Иллюстрации

- Рис. Г. 1. Карта распространения наскальных изображений Урала.
  - а наскальные рисунки; б пещеры с живописью;
  - группы рисунков в Кольпевом зале Игнатиевской пещеры, выполненные красной охрой;
  - группа изображений дальнего зала Игнатиевской пещеры, выполненных черной краской.



## С.Ф.Кокшаров



# О содержании и датировке одной группы уральских писаниц

При работе с наскальными рисунками исследователи обычно сталкиваются с проблемами выделения из композиций отдельных сюжетов и их датировкой. В этом плане не составляют исключения и уральские писаницы, в частности, рисунки, отнесенные В.Н. Чернецовым к первому варианту третьего сюжета. Сюда входят "изображения охотничьих и рыболовных сооружений, около которых находятся какие-то очень условные и стилизованные ( антропоморфные - С.К.) фигуры". К сожалению, в определении отсутствует детальный разбор элементов, составляющих композиции, и отдается предпочтение интерпретационному описанию. Кроме того, оставляющих отпрытым вопрос датировки.

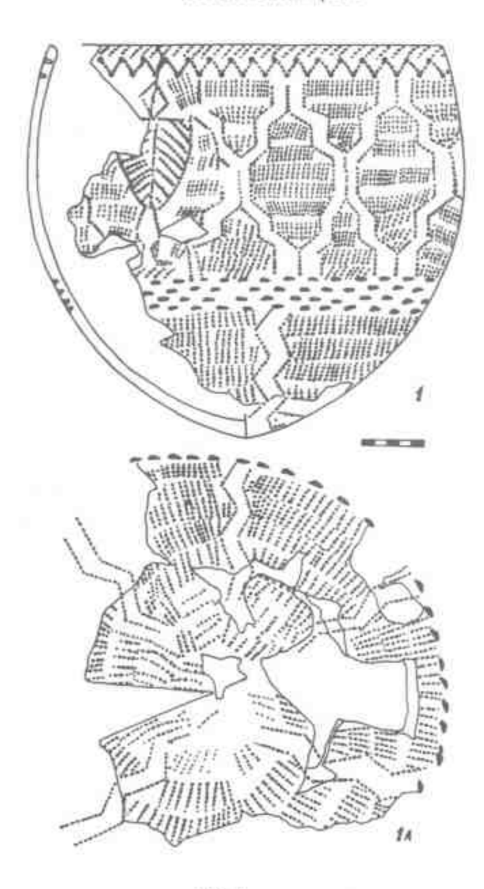
Определенную ясность в отношении поставленных вопросов вносят материалы поэднезнволтического поселения Волвонча I, расположенного в нижнем течении р.Конды, левого притока Иртыша. Речь идет об одном из сосудов, на внешней стороне которого размещен фриз в виде горизонтально рассеченной сетки со сложной многоугольной ячейкой. В одном месте, где фриз прерывается, между ичейнами вписана антропоморфная фигура (Рис. 1). Антропоморфное изображение имеет ромбическую голову без детализации черт лица: они стилизованы до одной вертикальной черты, нанесенной по нентру головы. Параболическое туловище заполнено "ребрами". отходящими вниз от "поавоночника". Плечи прямые, широкие. Сохранившаяся левая рука - трежпалая, приподнята в предплечье и слегка согнута в локте. Непропоримонально короткие по сравнению с корпусом ноги согнуты в коленях, ступни обращены носками врозь. Двумя-тремя отпечатками штампа обозначены выступающие мускулы голеней. В статичной, на первый взгляд, фигуре чувствуется какое-то внутреннее напряжение, достигнутое специфическим расположением конечностей и подчеркнутой силой ног.

Отдельного рассмотрения заслуживает ячейка, лежащая в основе рассеченной сетии, а также структура самой сетки. Ячейка была получена нами в процессе моделирования путем слияния четырех шестигранников - сот. Места стыковки последних в оригинале не обозначены и вся поверкность многоугольников "заштрикована" вертикальными отпечатками штампа. Ячейки расположены





# К статье Кокшарова

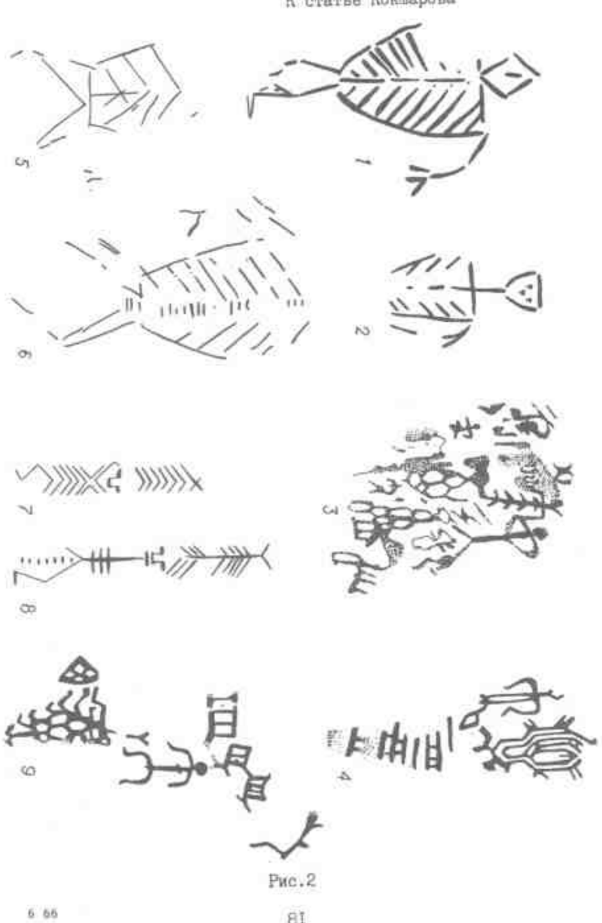


Puc.I





# К статье Кокшарова



81





в сетке таким образом, что не соприкасаются друг с другом, и даже разделены полыми вертикальнами ступенчатыми зигзагами. В то же время они связаны между собой короткими гребенчатыми отрезками, отходящими из острых нижнего и верхнего углов.

Основную смысловую нагрузку во фризе несут антропоморфная фигура и ичейка, лежащая в основе сетки. Основание тому распространение сходных по составу композиций на писаницах Среднего Урала (Рис.2). Прежде всего, это третьи группа рисунков Зенковской скалы на р.Тагил, в которую входят антропоморфная и расположенная слева от нее сложная сотовая фигура. Первая выполнена в фас, имеет ромбическую голову, широкие плечи, намеченное контуром туловище, широко раскинутые руки с обозначенными кистями. Вторая полностью совпадает по контурам с ячейкой, помещенной на керамике. Близки рассмотренным по содержанию первые группы изображений на Тагильском и Ирбитском (в редакции В.Я.Толмачева) Писаных Камнях. Интересно, что на Ирбитской скале одно из антропоморфных изображений выполнено как и на Волвонче в "скелетном" стиле, а в сопровождажаем его многоугольнике отчетливо проступают сотовые фигуры. Орнамент на керамике позволяет дополнить и конкретизировать определение, данное В.Н. Чернецовым наскальным рисункам первого варианта третьего сомета: для них обязательно наличие двух составляющих элементов - антропоморфной и сложной сотовой фигуры, находящихся в определенной оппозиции друг к другу.

Исходя из распространения данного сюжета, можно предположить, что здесь запечатлено мифическое (?) повествование, значимое для коллективов, заселявших пространство от Урала до р.Конды. В уже сложившемся виде этот сюжет фиксируется на керамике позднего энеолита. Ввиду ограниченности объема статьи мы не будем останавливаться на его дешифровке, тем более, что собираемся посвятить этому отдельное исследование. Уместно ставить вопрос - чем обусловлено единство материальной культуры и единство сюжетов в изобразительном творчестве на столь уделенных территориях. Это объесняется двояко: наличием традиционных связей между древним кондинским и зауральским населением и, вероятно, общностью их происхождения.





## Иллюстрации

- Рис. I. Волвонча I. Графическая реконструкция сосуда с антропои пооморфными изображениями.
- Рис. 2. Антропоморфные изображения Зауралья и Северо-Запада Сибири. I,5-6 - прорисовки изображений на керамике поселения Волвонча I, р.Конда (гребенчатый штамп); 2 - прорисовка фигуры на сосуде с пос. Старый Хангокурт, р.Малая Сосьва (гребенчатый штамп); 3 - Ирбитский Писаный Камень, р.Ирбит (охра); 4 - Зенковская скала (охра); 7-8 - Шигирский идол (резьба по дереву); 9 - Тагильский Писаный Камень (охра).



### В.И.Марковин



# хронологических группах наскальных изображений в северной части предгорий Дагестана

Немногим более триднати лет прошло с тех пор, как в Дагестане впервые были обнаружены наскальные изображения (М.И.Исаков, М.А.Рябов, В.И.Марновин). За эти годы в разных частях
страны выявлено довольно большое число петроглифических групп,
в том числе и писаниц. Если гравировки и выбитые рисунки характерны для предгорий, где они связаны с выходами песчаников
и песчанистых известняков, то писаницы пока известны в высокогорных районах. Здесь они покрывают поверхнести скал, сложенных плотными окристализованными и доломитизированными известняками (районы сел.Чирката, Согратль, Нара и др.). В то
же время в горных районах найдены выбитые и прочерченные петроглифы (Лабкомахи, Трисанчи и Кули блив свл. Акува). Нак видно, манера исполнения наскальных изображений не является локальной особенностью, карактерной для отдельных высотных зон
Дагестана.

Писаниим детально изучались В.М. Котович. Датирует она их наиболее ранние группы мезолитом ("Чинна-Хитта" близ сел. Согратль, "Чувал-Хвараб-нохо" у сел. Ругуджай и неолитом - энеолитом (группа "Харитани I" у сел. Чирката), не исключая некоторые поздние наслоения на них. Известные изменения в интерпретации Чохского поселения (Х.А.Амирханов), которое явилось определенной опорой при датировке отмеченных писании, позволяют несколько пересмотреть их хронологическую вкалу в сторону некоторого "омоложения".

Намного хуже и фрагментарное изучены сейчас петроглифы предгорий. Им посвящены лишь отдельные статьи и краткие информации (М.И.Исаков, Л.И.Лавров, В.И.Канивец, В.И.Марковин), хотя они заслуживают детальной публикации и прательного осмысления.

Наиболее древние рисунки на скалах северной части предгорных районов (Кумторкала, Капчугай, Буйнакск и др.) было принято относить и эпохе бронаы - не разве В тысичелетия до н.э. Сейчас это представляется неверных. Бедалью найдены в районе хут.Энибулан группы, стилистически очень близкие петроглифам Кобыстана в Азербайджане, которые датаруется А.А.Тормозовым ме-





золитом - неолитом. Таковы в Экибулаке изображения быка-зубра, выступажиее на фоне почти черного загара (Рис.1,1) и сцена с группой животных, высеченная на стене грота. Среди них имеется хищник кошачьей породы (Рис. І. 2). Рисунки эти крупные. до метра в длину и выглядят монументально. В районе местных петроглифов найдены отдельные кремневие поделки достаточно древнего облика. Подобные предметы сопутствуют и поселению возле скалистой горы в урочище Чиркутан. Она находится недалеко от Экибулана, примыкая и долине р. Шура-озень. Здесь остатки многочисленных дворовых участков (?),огороженные каминии. расположены по склону горы, которая завершается скальным поднятием. На отвесной поверхности его, обращенной к поселению, можно видеть группу петроглифов с адорирующей фигурой человена, которая соседствует с животными (Рис.1,3). Рисунки покрыти почти черным загаром и, возможно, были нанесены на скалу раньше возникновения жилых "оградок". Найденная на поселении херамика с грубой обмазкой и отдельные кремневые наконечники стрел с вмежкой у основания в предварительном плане могут быть отнесены к первой половине II тысячелетия до н.э. Интересно, что у "входа" на поселение, т.е. у самой пониженной части занятого им склона, возвышается обломок скалы, с нанесенными на него адорирукцими фигурами (Рис.І.4).

Эти группы петроглифов, как и силуэты животных на скальных массивах близ пос. Уйташ и аула Буглен, я бы отнес к древнейшим. Истати, в Уйташе обнаружен обильный иремневый материал ножевидные пластинки, микропластинки, концевые скребки, пирамидальные нуклеусы и прочие предметы. Вполне возможно, что они оставлены населением, создавшим петроглифы.

Обращу внимание на наскальные изображения в местности Темирии-кершен-"Железное корыто", неподалеку от с.Учкент. Здесь на скалах среди фигур животных можно видеть крупные гравировки с орнаментальными композициями в виде спиралей и круговых начертаний (Рис.1,6). Они довольно близки рельефному декору лещеных сосудов куро-аракской культуры. Местные петроглифы также покрыты интенсивным пустынным загаром, что позволяет говорить об их относительной древности.

Совершенно уникальна скальная щель, дугообразная полость в наслоениях песчаника, обнаруженная у Экибулака. Покатый полее покрыт сотней выгравированных (процарацанных) и выбитых

6-1 66



# К статье Марковина



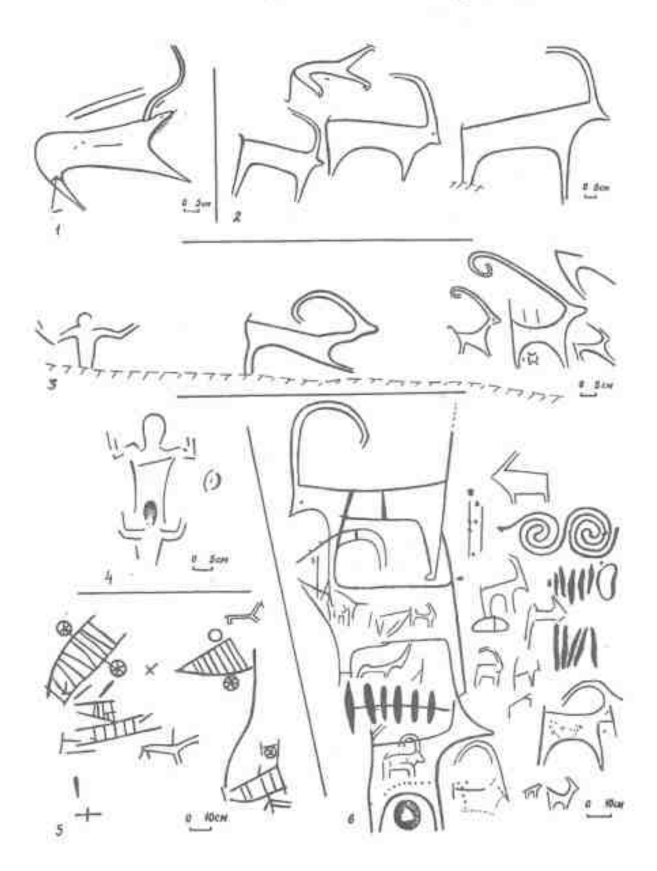
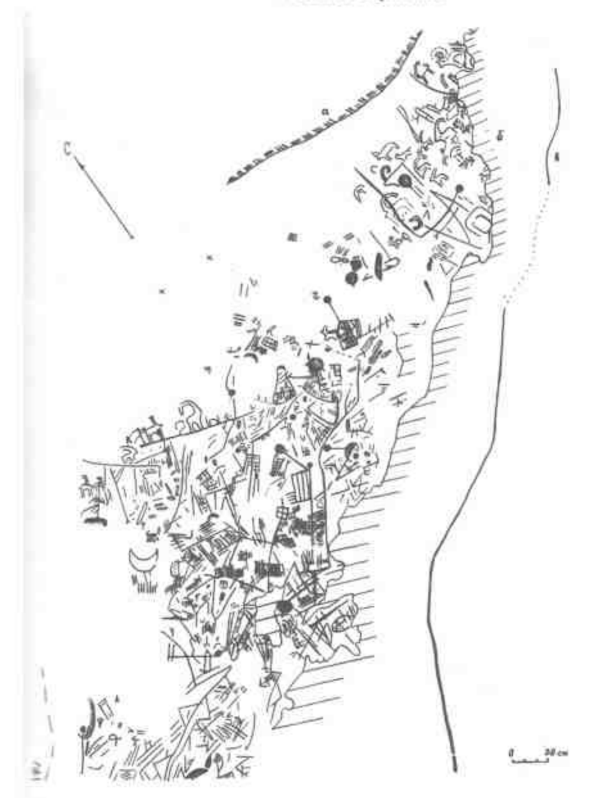


Рис.І





# К статье Марковина



Puc.2





пунктиром петроглифов. Между ними заметны ложновидные углубления - округио-овальные чаши с желобом-стоком (Рис.2).

Здесь преобладают контурные изображения различных животних. Отдельные группы их, вероятно, связаны единым сюжетом.
Рисунки перекрывают друг друга, их без всякого сомнения наносили в течение длительного времени; имеются здесь и явно средневековые группы. Стилистически они довольно близки упоминавшимся древнейшим рисункам, хотя не так крупны, не более 25 см
в длину, и представляются менее древними. Полное изучение изображений щели, может быть, позволит проследить последовательность в их нанесении на скалу и выделить среди них соответствующие группы. Несомненно, цель являлась своеобразным святилищем, она посещалась длительное время: у входа в нее имеется
естественный округлый выфитеатр диаметром до 10 см. Края его,
выступающие в виде ступенек, сохраниот заглаженность. Здесь
могли проходить ритуальные действия и моления.

Самые старые изображения в щели: туры, олени, козлы, кабаны, человеческие фигуры, геометрические начертания, близки
рисункам увала б в районе Капчугая (бассейн р.Шура-озень). Раскопки, предпринятые М.И.Пикуль, в затем мною непосредственно
возле скалы с петроглифами, дали большой керамический материал
каякентско-харачоевского облика. Это позволяет ориентировочно
датировать основные группы изображений бкибулакской щели и
Капчугая второй половиной и концом П тысячелетия до н.э. Вполне возможно, что к этому времени следует отнести рисунки двуколок-арб, найденные на скалах у сел. Манасвул близ г.Буйнакска (Рис.1,5). Арбы трактованы схематично, - колеся даны не в
ракурсе, а в плане: у них видны спицы. В такой же манере изображено колесо на плите из каякенско-харачоевского захоронения,
раскрытого А.П.Кругловым у сел.Берекей. Данной находкой подтверждается предыдущая дата.

Более поздними являются петроглифы, которые можно отнести к скифскому времени. Такови уже опубликованные мною группы бегущих оленей (сел.Ленинкент) и рисунки в виде зооморфных булавон (Экибулак). С сарматским проникновением в приморскую часть Дагестана можно связать сложную по форме тамгу из пос.Уйташ. Она находит аналогии в элементах сарматских знаков Причерноморья первых веков н.э. Возможно, к этому же времени относятся тамгообразные фигуры из убежища коридорного типа близ Экибулака.





К средневеновью я бы отнес линейного типа петроглифы (без попытки передачи объемов изображаемого) и сильно стилизованные начертания — фигуры всадников, мужчин и женщин и др. Среди них довольно часты знаки плодородия, хотя они сопутствуют и более разним петроглифам.

Особую группу наскальных изображений составляют орнаментальные композиции. В их начертаниях едва узнаются зооморфине и растительные мотивы. Обычно они сопряжены с многократно повторяещимися арабскими начертаниями "Аллах, Мухаммад, Али" и молитвенными словами "Нет бога кроме бога" и т.д. Наиболее оригинальны композиции такого рода найдены на скалах у сел. Буглен. Их было бы интересно сравнить с орнаментикой арабонаычных рукописей, широко распространенных в Дагестане.

Таковы основные группы петроглифов, происходящих из северной части дагестанских предгорий. Конечно, мною здесь дана лишь схема, дальнейшие более детальные разработии впереди, как и изучение их смыслового значения. Мне кажется, что разбивка на временные отрезки это уже одна из ступеней подхода и вкутрезнему содержанию рисунков. В разные эпохи пели их нанесения на скалы, несомненно, менялись, котя, наверно, эстетические переживания художника в процессе своей работы оставались для всех этих эпох едины. Мне представляется, что не стоит чрезмерно усложнять духовный мир местного жителя в древности, а это порой делается, как и находить в местных петроглифах чрезмерное влияние культур Передней Азии. Жители предгорий, да и горных районов Дагестана, обитали в тесном, но несомненно, не в закрытом мире. Их волновали конкретные явления и конкретные бытовые нужды - урожай, приплод скота, удача в охоте, боевые стычки, личные печали и радости. Отражение их они пытались наяти в более высших силах - на небе и на земле, тем более, что поирода Дагестана с ее скалами, ущельнии, горными потоками и лесными дебрими, с резимми зональными (высотными) измененилым, илиматическими колебаниями и землетрясениями, до сих пор заставляет относиться к ней более, чем с уважением. В этих эемных реалиях, обращенных и уму и сердну человека, и надо искать ответы на смысловое содержание древних изображений. Средневековье на избавило жителей гор от трудностей быта, может быть, даже увеличило их, добавив к ним социальные противоречия, а с проникновением канонических верований, христианства и мусульманства, к привычным воззрениям добавило новые и малопонятные



толкования сущности бытия и новые ритуалы. Изучение внутреннего содержания петроглифов - тема сложная и она должна разрабатываться на основе тщательного изучения местных археологических, этнографических и фольклорных данных.

### Иллюстрации

- Рис.І. Петроглифы предгорного Дагестана. I,2 Экибулак; 3,4 Чиркутан, бассейн р.Шура-озень; 5 - Манас-аул; 6 - Темирчи-көршөн близ сел.Учкент.
- Рис.2. Энибулак. Часть петроглифов скальной щели. а край скалы, б сколы, в петроглифическая черта, г одна из чат.





#### Г.С.Исмаидов

К историко-культурной интерпретации древних наскальных изображений на территории Азербайджана

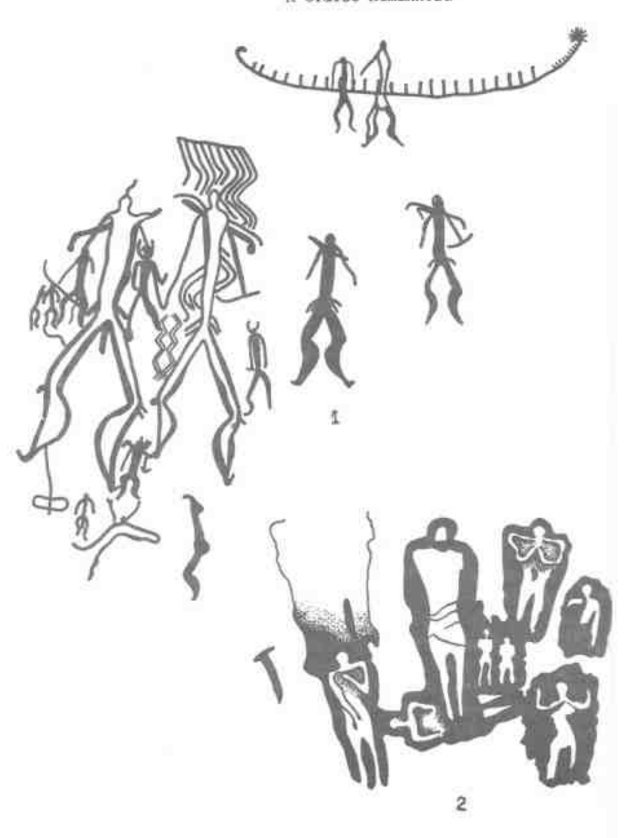
Богата древнейшими наскальными изображениями территория Азербайджана (Рис. I; 2). Первое сообщение о них относится к довоенному времени, когда недалеко от г.Баку, в местности Гобустан были отмечены каменные глыбы со странными рисунками и изображениями. Однако, стационарное изучение гобустанских наскальных изображений было начато позднее. С 1947 г. в результате обширных поисковых работ, возглавляемых в течение двух десятилетий старейшим археологом Азербайджана И.М.Джафарзаде, в Гобустане было открыто и изучено около четырех тысяч древних наскальных изображений. Поиски и исследования в Гобустане продолжались и в последующие годы, в результате чего число выявленных древних изображений значительно возрасло. Были осуществлены также раскопочные работы, в результате которых в Гобустане был открыт пелый ряд скальных убежищ, стоянок, поселений и погребальных памятников, относящихся к мезолиту и последующим этапам культурно-исторического развития древних насельников Гобустана. Новыми открытиями были ознаменованы 60-70 гг. В начале 60-х гг. И.М. Аслановым на территории Апшерона были открыты и исследованы десятки пунктов древних изображений, и этим был внесен довольно значительный вилад в изучение петроглифов Азербайджана. Интересная серия древних наскальных изображений была открыта В.Г.Алиевым в высокогорной зоне Малого Кавказа на южном склоне горы Гемигая в пределах территории Нахичевани. В частности, в 1969-1971 гг. здесь было зафиксировано более тысячи древних наскальных рисунков. В указанные же годы автором настоящей публикашии было начато изучение петроглиров Кельбаджарского высокогорья. Первыми поисковыми работами в этой, второй высокогорной зоне Азербайджана был открыт и обследован целый ряд пунктов с древними наскальными изображениями. Таким образом, в настоящее время на территории Азербайджана известны четыре крупных очага древних наскальных изображений (Рис. I-2), общей численностью более десяти тысяч. Получены весьма интересные данные о палеоэкологии каждого очага.

Гобустан представляет собой всходиленный гористый участок,





# К статье Исмаилова



Puc.I





Puc.2



занимающий юго-восточное окончание Большого Кавказского хребта. Установлено, что в далеком прошлом Гобустан имел довольно богатую флору и фауну. Здесь же среди периодически действующих 
грязевых вулканов изолированно возвышаются не высокие столовые горы Беюкдаш, Кичикдаш, Джингирдаг, Кянизедаг, холм Язылы, 
счлоны которых густо усеяны известняковым глыбами, достигающими иногда очень больших размеров. Большинство их имеет ровную 
гладкую поверхность, которая покрыта слоем лишайника. Многие 
древние изображения расположены на поверхности именно таких 
глыб и скал.

Гобустанский очаг наскальных изображений в первую очередь выделяется разнообразием тематики, оригинальностью большинства сожетов. Ярковыражены художественные достоинства большинства изображений, довольно широки хронологические рамки. Извест но множество изображений мужчин, женщин различных диких животных почти в натуральную величину. Встречаются сцены охоты, жерт воприношений, ритуально-обрядовых танцев, жатвы, рисунки рыб, змей, ящерии, лодок с солнием на носу и с сидящими в них людьми, вооруженных всадников, двуколесных арб, различных знаков, тамг и многого другого. Изображения контурные, силуэтные и линейно-схематичные. Наблюдаются различия техники исполнения. Большая часть наскальных рисунков выбита каменными орудиями, меньшая металлическими. Имеются изображения, выполненные приемом протирания камнем. Наиболее ранняя группа наскальных рисунков Гобустана отнесена к мезолиту или же началу неолита и датирована УШ-УП тысячелетиями до н.э. Значительная же часть изображений датируется энеолитом, последовательными этапами бронзового века и эпохами железа и средневековья.

Физико-географическая обстановка апшеронского очага древних наскальных изображений, занимающего территорию одноименного полуострова на западном побережье Каспия, несколько отлична от гобустанской. Значительную часть этого региона занимает песчаная и скальная равнина. Здесь нет скальных возвышенностей, характерных для Гобустана, вследствии чего, основная масса дрез них изображений представлена, как правило, на отдельно лежещих прибрежных скалахили же каменных плитах различных древних сооружений.

В апшеронский очаг в настоящее время входят местонахождения петроглифов Бильгя, Зире, Гюрган, Шувеляны, Марадкины, Рамана и другие пункты. Почти в наждем из них, помимо древних





изображений, открыто большое число козяйственно-бытовых, культовых и погребальных памятников эпохи палеометалла.

Основная и наиболее выразительная часть апшеронских изображений выявлена в местностях Агдалдизи и Бендусти, вблизи населенных пунктов Мардакяны-Шувеляны. Выбиты они на плитах древних мегалитических строений как хозяйственно-бытового, так и культового назначения. Только на камнях жилид позднебронзового поселения отмечено свыше двухсот изображений. Они известны также на камнях курганных сооружений.

Тематика, техника исполнения и размеры апшеронских изображений в рамках определенной традиции разнообразны. Широкое распространение имеют сцены жертвоприношения и других культовых обрядов, а также охоты с участием многочисленных групп мужчин и женщин, немало сожетов хозяйственно-бытового характера. Изображения диких животных отличаются изяществом и динамизмом, в особенности изобразения диких коз. Обнаружены также солярные символы. Характерным примером может служить скала Умидкая близ населенного пункта Бильгя, поверхность которой полностью покрыта изображениями небесных светил.

Большая часть апшеронских изображений выбита или рельефно выгравирована каменными орудиями, и каждый рисунок имеет почти скульптурные объемы. Такие оригинальные по техническому исполнению и художественной образности рельефные изображения составляют специфическую особенность апшеронского очага древних наскальных изображений.

Хронодогические рамки апшеронских изображений охватывают Ш-I тысячелетия до н.э. - эпоху бронзы и раннюю ступень железного века.

Природно-географические условия третьего очага древних наскальных изображений Азербайджана, охватывают высокогорную зону, резко отличаются от гобустанских и абверонских. Гемигая - мифическое название высочайшей вершины Малого Кавказа - Напыд-жика. Вершина горы состоит из метоморфизированного туфа, который еще в третичном периоде обрушился и в настоящее время по южному склону горы рассыпаны десятки тысяч огромных скальных глыб. Под воздействием оползней и ледников поверхность их отпо-лирована до зеркального блеска. Древние изображения выбиты именно на поверхности таких скальных глыб. Основные пункты их распространения высокогорные летние пастбида - ийлаги Гарангуш, Небиюрду. Джамышолен, высота которых над уровнем моря 3500-





3700 м. Здесь зафиксированны более тысячи древних изображения. Тематика из разнообразна. Среди них имеются изображения мужчин и женщин, дикиз коз, оленей, быков, лотадей, барсов, собак, птип, змей, двухколесных повозок, фантастических животных, солярных знаков и т.п. Преобладают рисунки коз. Много и скжетных изображений со сценами охоты, ритуально-обрядовых танцев, сражающихся мужчин и т.д. Все эти изображения невелики и в основно схематичны. Выполнены они, главным образом, силуэтным, контурным и линейно-схематичным приемами. Разнообразна и техника нанесения изображений. Преобладают выбитые, прочерченные и прошлифованные изображения. Выполнены они преимущественно каменными орудиями. Наскальные изображения Гемигая предварительно датированы Ш-П тысячелетиями до н.э., развитым этапом эпохи ображения:

Высокогорной палеоэкологической ситуацией может быть охарактеризован Кельбаджарский очаг древних наскальных изображений. Указанный регион Азербайджана, занимающий юго-восточные склоны Малого Кавиаза, сложен четвертичными лавами. Поверхность их покрыта субальпийскими и альпийскими лугами и так называемыми чынгылами (базальтовыми каменниками), образовавшихся в результате выветривания лав. Древние изображения обычно нанесены на поверхность таких камней и глыб. Кельбаджарское высокогорье богато такие открытыми залежами обсидиана, кремня, пористого туфа и других пород, что в пелом обуславливало освоение изучаемого района с древнейших времен.

Наиболее крупные скопления древних изображений выявлены на побережье высокогорных озер Алагель, Залхагель, Гарагель, расположенных на высоте около 3000 м над уровнем моря и в урсчищах Перичынгыль, Айычынгыль, Люлпер, Гелингая, Нзюрду, Тахта, Сармысагдаг и др. В настоящее время общее число Нельбаджарских изображений превышает пять тысяч. Значительное число их выполнено каменными орудиями. Преобладают хозяйственно-бытовые и ритуальные спены, связанные с земледельческо-скотоводческим укладом жизни. В них полностью представлена древняя фауна региона. Это изображения оленей, барсов, туров, безоаровых ноз и ряда хищных зверей. Специфической особенностью Кельбаджарского очага можно считать многочисленные изображения барсов, выполненные с большим мастерством. На скалах представлены изображения двуколесных повозок, запряженных быками, отдельных колес,





мужчин, женщин, небесных тел и др. Все фигуры как правило, небольшого размера и в этом отношении они более близки изображениям Гемиган.

Сопоставительное изучение сожетов, стиля и техники исполнения Кельбаджарских наскальных изображений позволяет отнести их к последовательным этапам эпохи бронзы. В этом вопросе значение приобретает открытие в зоне распространения наскальных изображений остатков поселений с круглопланными сооружениями и характерной керамики раннебронзовой эпохи. На основе этого наиболее ранние изображения Кельбаджарского высокогорья могут быть датированы IУ-Ш тысячелетиями до н.э., когда земледельческо-скотоводческими племенами низменных районов Азербайджана было начато интенсивное освоение высокогорных зон. Волее поздние изображения относятся к П-I тысячелетиям до н.э.

Такова кратиая харантеристика основных очагов древних наскальных изображений на территории Авербайджана.

Известно, что большинством исследователей наиболее ранние наскальные изображения, в том числе гобустанские, связывается с обрядово-религиозными представлениями древнейших обществ, что в сущности не вызывает возражений. И более вероятно, что значительное число древних наскальных изображений Азербайджана было создано именно с этой целью и носило как культово-магический, так и мифологический характер. Вместе с тем, в определенной части древних изображений следует видеть отражение восприятия окружающего мира древним человеком, что придвет им резлистическое содержание и позволяет оценить их изх самостоятельный вид первобытного искусства.

Итак, территория Азербайджана в настоящее времи располагает одной из крупнейших коллекций древних наскальных изображений мира, имеющей большое научное значение. Данная коллекция, обладая огромным хронологическим диапазоном, отличается богатетвом тематики, оригинальностью сежетов и высоким художественным уровнем.

Вместе с тем, наскальные изображения Азербайджана до сих пор остаются недостаточно разработанными и не стали предметом специального исследования. Необходимо более широкое введение их в научный оборот, что должно стать одной из первостепенных наших задач.





# Иллюстрании

- Рис. I. I наскальные изображения Гобустана; 2 наскальные изображения Апшерона.
- Рис. 2. I наскальные изображения Гемигая; 2 наскальные изображения Кельбаджара.



## Д.Н.Рустамов



## Наскальные изображения Гобустана

Уникальная коллекция наскальных изображений Гобустана по праву считается музеем под открытым небом. Гобустан - название обширного географического района, площадью около 5500 кв.км между крайними юго-восточными отрогами Большого Кавказа и Каспийским морем. "Гобу" в переводе означает овраг, балка, высохнае русло реки, откуда и наование Гобустан, что значит страна, пересеченная оврагами и балками. Комплекс археологических памятников Гобустана составляют стоянки людей каменного века, поселения и курганы эпохи бронаы, жилища античного и средневенового периодов, наскальные рисунки.

Интересующие нас памятники обнаружены в районе гор Беюкдаш, Кичикдаш и Джингирдаг в Большом Гобустане. Эта территория объявлена Гобустанским историко-художественным заповедником. Здесь на скалах изображены люди, лодки, эвери, птины, рыбы, композиционные сцены с их участием, энаки, тамги, надписи, чашечные углубления, сквозные отверстия и всевозможные творения человеческих рук (Рис. I; 2).

Наскальные рисунки Гобустана были открыты в 1939 г. археологом И.М.Джафарзаде. С 1947 по 1965 гг. экспедицией Института
истории АН Азерб.ССР под его руководством были зафиксированы
примерно на 750 сналах и каменистых глыбах более 3500 рисунков.

С 1965 г. исследование Гобустанских памятников проводит автор
этой статьи при участии Ф.М.Мурадовой. За последние почти четверть века нами было обнаружено более 300 камней, на которые наверть около 2500 рисунков, в том числе 30 камней с изображежими открыты в соседних горах Шишгая и Шонгардаг. Более 130
выней обнаружены при раскопках, остальные на разных участках
теры Веюкдаш и Кичикдаш. Много рисунков было открыто при расжопках в местах, где скалы образуют стены древних жилищ (Анарага, Кяниза, Фируз, Джейранлар, Гаяарасы и др.).

Сидуэтные изображения мужчин и женщин в Гобустане выразаны на скалах в виде утопленного барельефа в профиль и в анфас. Вни были датированы до начала раскопок эпохой энеолита (IV тывычелетие до н.э.), а после первых раскопок - периодом неолита. При определении древности этого стиля И.М.Джафарзаде исходит из размеров изображений и самыми древними считал близкие к нату-





# К статье Рустамова



Puc.I



# Н статье Рустамова





Рис.2





ральной величине. Их исследователь относил и первой группе, ко второй - контурные изображения диких быков натуральной величины и людей меньших размеров. Археологические раскопки позволили не только углубить датировку древних рисунков до раннего мезолита, но и выяснить, что размеры изображений не являются определяющим моментом в хронологическом определении наскальных изображений Гобустана, гораздо важнее техника и стиль их исполнения. Оказалось, что пропорционально-реалистическая манера изображения была присуща наскальному искусству более древних эпох.

Для датировки гобустанских петроглифов важнейшее значение имеют рисунки, обнаруженные в результате раскопок на отдельных камнях (Рис.I.I-5; 2.3-8), и в нижних частях скал.

Привленает внимание изображение головы быка (Рис.2,2), обнаруженное на камне в культурном слое стоянки Галарасы на уровне номплекса кремневых ножей верхнепалеолитического облика. Изображения головы быка обнаружены также и на отоянках Окизлар-2, Ияниза, Шонгар (Рис.2,1) на горе Шонгардаг.

Из общего количества изображений людей, происходящих из раскопок, заметно явное преобладание женских фигур. На мезолитических стоянках Ганарасы и Джейрандар изображения мужчин почти не встречаются.

Изображения женщин на стоянках Аназага и Джейранлар, женские статуэтки из Кеннза, отличаются выраженными верхнепалеолитическими чертами. Скорее первый пласт рисунков возник до отложения слоев в убежищах 3 и 5 (Овчулар и Аназага).

В гобустанских гравировках значительное место занимают изображения диких быков, но среди сотен и тысяч фаунистических остатков из раскопок их кости единичны. Изображения кулана и джейрана единичны, между тем кости их составляют основу выявленного фаунистического материала. Очень много изображений оленей, всть и целые сцены охоты на них, но не обнаружены их кости.

На скалах Гобустана рисунки выполнялись в основном выбивкой Мужские и жекские фигуры каменного века и контурные гравировки животных вначале выбивались, затем протирались. Предполагаем, что многие гравировки в Гобустане были закрашены. Так на скале 24-а сохранилась оригинальная сцена, где пятнистый леопард преследует оленя. Остатки краски, обнаружены и на рисунках быка и теленка на камне II в коллекции Галалты.

Плохая сохранность крашеных рисунков в Гобустане объясняется наряду с чисто внешними факторами (осадки, ветер) также и мяз





кой породой намня, на которой нанесены рисунки. Нет сомнения, что не одна сотня изображений навсегда исчезла, подвергшись атмосферным воздействиям. В Гобустане имеются рисунки, выполненные способом протирки, они хорошо выделяются на темно-сером и красноватом фоне поверхности камня 239 на нижней террасе г.Беюкдаш. Изображения наносились также процаралыванием скалы острым тонким предметом, видимо, металлическим.

На скалах Гобустана имеются многофигурные композиции. Это сцены коллективного танца и коллективного труда, изображения лодок, рыбной ловли, охоты и др. Они выполнены реалистично и живо.

Гобустан- замкнутый район. На протяжении тысячелетий обитатели этого региона создавали произведения наскального искусства, в которых нашли отражение их быт, хозяйство и мировоззрение.

### Иллюстрации

Рис. І. Наскальные изображения Гобустана.

Рис. 2. Наскальные изображения Гобустана.





#### В.Г.Алиев

## Наскальные изображения Гемигая (Нахичеванская АССР)

Гемигая- мифическое название, связанное с легендой о Ное, самой высокой вершины Малого Кавказа (3906 м над уровнем моря) горы Капыджик, расположенной в 60 км к северу от г.Ордубад Накичеванской АССР. Вершины Капыджина состоят из метаморфизованного туфа, который обрушился еще в третичном периоде. Огромные глыбы скал в большом количестве скопились на горных террасах и в ущельих.

Обитатели предгорных зон Нахичевани и левобережных равнин р.Аракс изображали на скалах Гемигая, на высоте 3500-3700 м над уровнем моря различные рисунки и знаки. Нами в 1968-1971 гг. на г.Гемигая зафиксированы сотни насиальных изображений.

В 1968 г. Нахичеванская археологическая экспедиция Института истории АН Азербайджанской ССР начала широкие исследования на южной и вго-западной территории Гемигая - на яйлаге Гарангуш.

На террасах Гарангуша выявлены остатки древнейших юртов овальные и полукруглые в плане каменные строения. На западном силоне Гарангуша на двух ступенчатых террасах, зафиксированы остатии стен, сооруженных из больших скалистых глыб. Здесь, на отдельных скалах, обнаружены изображения человека и козы в простой композиции. Остатки стен четырех сооружений - юрт овальных и круганх в плане обнаружены на плоском общирном яйлаге Гарангуша. Они расположенны на расстоянии друг от друга. На жамиях стен этих сооружений встречаются изображения людей, коз и условные знаки. Остатки кот Гемигая по строительной технике и планировие аналогичны круглоплановым жилищам неолитических, энеолитических и раннебронзовых поселений древних земледельческо-скотоводческих племен Нахичевани. Следовательно, остатки орт Гемигая отражают культуру этих древнейших племен. Вокруг каждого сооружения на площади охоло 4-5 га расположены сотни крупных скаль ных глыб с петроглифами. На яйлаге Гарангуш на пяти крупных участках зафиксированы сотни наскальных изображений.

Вольшинство рисунков выполнено схематично, встречаются также и реалистичные изображения. Наскальные изображения Гемигая высекались каменными орудиями. На плоских поверхностях скал сначала точечной выбивкой выполнены контуры рисунков, в потом спо-





# К статье Алиева



Puc.I.





собом протирки углублены намеченные линии. Имеются рисунки, исполненные только способом протирки. На скалах изображены люди, козы, туры, быки, олени, собаки, волки, птицы, арбы, запряженные бынами, и разные условные знаки.

Преобладают изображения нозлов, которые гравированы поодиночке, попарно или группами. Все эти изображения невелики и схематичны. Рога козлов дугообразны, загнуты назад, иногда нарисованы волнистыми линиями и концы их загнуты вперед. Имеется изображение козла, привязанного веревной за шею. Парные рисунки козлов очень привяскательны. Рога у них дугообразно направлены назад, иногда достигают хвоста, голова чуть опущена вниз. Почти всегда групповые рисунки козлов сопровождаются изображениями человена и условными знаками (Рис. I, I, 2).

Представляет значительный интерес спена, изображающая нападение хищного зверя (волка) на козла, включающая различные условные знаки, которые очевидно, имеют магическое значение.

Изредка вотречаются гравировки быка, оленя и леопарда. Изображения оленя встречаются вместе с рисунками козлов. Привлекает внимание сцена встречи леопарда и быка, прекрасно передана динамика напрягшегося, готового к броску, откинувшего голову назад леопарда (Табл.1,4).

На Гемигае зафиксированы также отдельные изображения собак, переданных в движении и фантастических животных. Туловиде одного животного как бы составлено из двух соединенных треугольных фигур. Сверху от него выгравировано символическое изображение (Рис.1.3).

Важное место занимают изображения человека: единичные, парные и коллективные. Зачастую изображение человека передается силуэтно, тонкими прямыми линиями, голова закруглена, ноги расставлены, иногда согнуты в коленях, руки подняты вверх. На одном из рисунков руки человека согнуты в локтях и подняты вверх. Над головой выгравированы два восьмеркообразных знака.

Очень эффектен рисунок человека с козлом. Туловиде пластично вытянуто вперед, ноги в движении, руки чуть подняты на уровне плеч и согнуты в локтях в направлении козла, выгравированного над его головой. Очевидно, эта сцена отражает культ козла-тотема (Рис.I.5).

Спены индивидуальной и коллективной охоты наиболее интересны и впечатляющи. С большой тщательностью передает художник изображения охотников с арканами, вооруженных луками, копьями, кото





рые преследуют рогатых животных: коз, оленей, быков и др.

На Гемигае обнаружены очень интересные рисунки, в которых нашли отражение обряды древнего земледельческо-скотоводнеского населения этого региона. В четырех местах зафиксированы
изображения сцен коллективного танца. В одном случае люди плякут, широко расетавив ноги и руки. У ведущего танцора на гонове рогатая маска. Среди танцующих изображен маленький круг
с лучами-солярный знак, рядом с танцующими представлен козел.
Эчевидно, этот танец связан с праздником культа плодородия. Вынавает интерес рисунок человека с трехпалой рукой. На петроглирых Гемигая встречаются изображения ритуального танца "яллы".
Рисунок группового ритуально-обрядового танца (П тисячелетия
по н.э.) типа азербайджанского "яллы" встречается также и в Гобустана. Необходимо отметить, что в настоящее времи население
Парура в Нахичевани исполняет несколько вариантов танца "яллы".

Некоторые рисунки на петроглифах Гемигая изображают змей. Встречаются их одиночные и парные изображения. В одной сцене змея находится рядом с козой, а за ней показан богущий человек. На одном из рисунков представлена змея и бегущие в разные стороны люди.

Чрезвычайно интересны изображения арбы. Они бывают квадратной формы с двуми и четырыми колесами. В некоторые арбы бывают впряжены быки. Необходимо отметить наличие многих глининых иоделей колес и фигур быков в мелкой пластике в поселениях Кюльтепе I и Кольтепе П (Нахичеванская АССР) Ш-П тысячелетий до н.з. Эти материалы подтверждают, что оседлые земледельческо-скотоводческие племена использовали арбу еще в эпоху броизы. Изображения повозок видимо связаны с древними поверьями о солнечной колеснипе. Среди наскальных рисунков Гемигая можно увидеть изображения птиц — орла и куропаток.

Встречаются знаки, напоминающие древние исроглифы. На Гемигае выгравированы спиралевидные рисунки, солярные круги, разделенные прямой линией или двумя пересеченными крест-накрест внутри, условные знаки в форме якорей, вил, трезублев, крючков и свастик. Следует отметить, что эти знаки имели определенные символические значения.

Большинство наскальных изображений Гемигая по сюжетам рисунков имеют аналогии среди орнаментов расписной и серой керамики из поселений эпохи бронзы и раннего железа Нахичевани и да-





тируются IУ-I тысячелетием до н.э. Некоторые наскальные изображения Гемигая по мотивам рисунков (бык, олень и др.) аналогичны изображениям из других регионов Малого Кавказа и горного Дагестана, карактерным для каменного века и энеолита.

Наскальные изображения Гемигая хранят тайну культовых пред ставлений и идеологии племен эпохи бронзы Азербайджана. Скметы петроглифов взяты в основном из реальной жизни. Большинство из них связано с земледелием, скотоводством, охотой, которые являлись источниками жизни для людей. Часть изображений, посвященная тотемам, астральным телом, отражает первые религиозные и идеологические взгляды древних племен Нахичевани.

#### Иллюстрации

- Рис. I. Наскальные изображения Гемигая.





### С.Б.Петросян

## Древнейшие петроглифы Армении

Древнейшие обитатели страны камия - Армении имели большие возможности для многогранного использования этого долговечного материала. В Армении самые большие скопления петроглифов обнаружены в Гегамских горах (Рис. I). Это поистине каменная эншиклопедия древних, в которой представлениям о Вселенной отведено значительное место.

В 1967 г. в Варденисских горах мною обнаружены три комплекса наскальных изображений, в отношении которых мнения специалистов, в том числе доктора физико-математических наук Б.Туманяна, сведись к следуждему: это каменные свидетели астрономической мысли древних.

Бери начало у Зодских золотоносных рудников, древняя караванная дорога тянется по южному берегу озера Севан а затем, повернув на юг, по западным склонам Варденисского хребта идет от райцентра Мартуни до Селимского перевала. По обе стороны пути расположены местонахождения петроглифов. Первый и самый выдающийся объект на этом пути - комплекс наскальных изображений, расположенных на бугорке, у обрыва в ущелье, на склоне горы Сенсар. На каменной плите размерами 3 м х 2 м металлическим резном нанесены различные знаки и многочисленные фигуры, которые можно трактовать как изображения небесных светил, созвездий. Благодаря глубоной резьбе сохранность петроглиров достаточно хорошан. Тлубина некоторых выбитые фигур достигает 5 см. в нижнем правом углу каменной плиты выбита окружность и спирадь. От окружности отходят многочисленные лучеобразные линии. В центре круга имеется углубление в 10 см. диаметром 5 см. На мой вагляд, отверстие таких размеров имело определенное утилитигное назначение. В имом случае наличие этого отверстия было ни лишено смысла. Если в это отверстие вставить вертикальные -торжень, то нетрудно заметить, что днем тень от стержия, скольил по лучам, отходящим от выбитой окружности, может фиксировать примя. Скорен всего, в этом случае мы имеем дело с солнечными пислии, возраст которых не менее четырех тысячелетий. Вокруг путорка в непосредственной близости от основного комплекса именития еще около десятка камней меньших размеров. Высеченные да тих фигуры и знаки наводит на мысль, что весь комплекс являяся

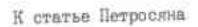








Рис.1 110





объектом астрономического назначения.

На пути к Селимскому перевалу рядом с дорогой расположены каменные плиты, на поверхности которых высечены вруги различной величины. По мнению Б.Туманяна, на этих плитах изображены созвездил. Не эти ли звездные карты послужили оригиналами для карт последующих веков?

### Илинетрации

Рис. І. Петроглифы Гегамских гор.





#### В.В.Биания, В.М. Админдиал, В.Г.Довлет

#### Новые исследования в гроте Агив

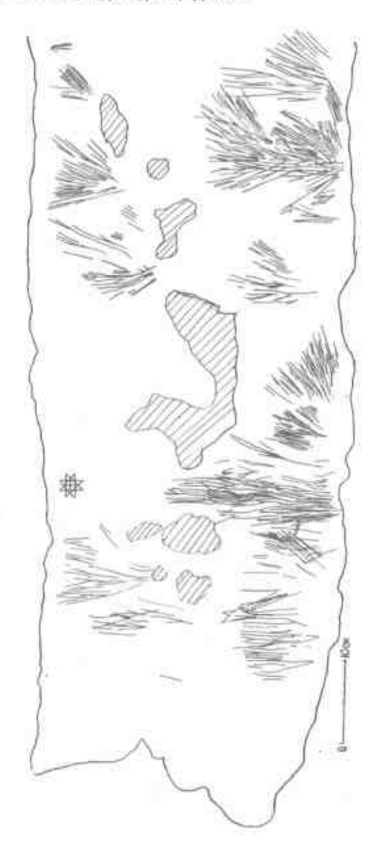
В 1987 г. сотрудниками Причерноморской экспедиции Института археологии АН СССР и Абхазского НИИ НЛИ им. Д.И.Гулиа был обследован грот Агца у с.Анухва Абхазская. Памятник находится почти по середине вертикальной скалы высотой около 80 м. Впервые с научной нелье его посетил в 1940 г. Л.Н.Соловьев с группой альпинистов. Располагая ограниченным временем, исследователь все же провел большую работу по фиксации и описанию наскальных изображений. При публикации материала обнаруженные в гроте изображения Л.Н.Соловьев разделил на три хронологические группы. Позднюю группу составляют средневековые изображения (группы I), время создания которых определяется по сопровождающим их надписям. Они перенрывают среднюю группу тонких начертаний. В ранняю группу входят изображения в виде различных сочетаний штрихов, которые на основе стидистических сопоставлений Л.Н.Соловьев датировал эпохой палеолита.

В результате произведенного доследования памятника была открыта и скопирована значительная группа стилистически однородных, нероятно одновременно выполненных динейных изображений (группа П). Беспорядочно нанесенные, пересекающиеся под разными углами линии расположены ниже группы опубликованных Л.Н.Соловьеным средневековых изображений. Они начинаются у самого входа, прихтически над обрывом, и занимают всю нижнюю часть девой южной стены грота. Изображения, расположенные в привходовой части, сильно попорчены атмосферными воздействиныи, скальная поверхность патинизирована. В большинстве своем оки выполнены четкими резными линиями глубиной до 0.2 см. каждан диния проводилась один раз. Взаимное их расположение и направдение в большой степени бесорядочно и только условно можно выделить композиционные подгруппы. В левой, ближней к краш, части скальной плоскости, покрытой претными натеками, нанесены многочисленные пересекающиеся под разными углами линии. Поверх них проходят глубокие косые линии. Правее - несколько одиночных, далее идет группа плотно примынающих одна и другой и несколько расходящихся вверху линий, они перекрыты более глубоними, направленными под углом около 45° к горизонту. Правее и ниже нанесены вертикальные линии, также пересеченные наилонными



# К статье Вжания, Аджинджал, Дэвлет



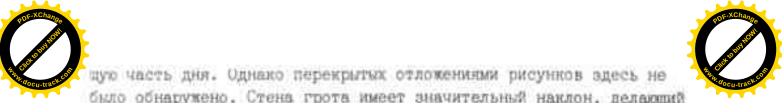


Puc.I



вправо. Далее косая сетка, ограниченная справа литерой М современной надлиси, которая процаралана поверх непрерывного ряда очень плотно примыкающих друг к другу вертикальных линий. Под дитерой А современной надписи две линии образуют фигуру, напоминающую лодку. Правее надписи - группа штрихов, идущих с небольшим наклоном влево, далее - изображение "рогатого предмета", очерченного по контуру широкой динией, сходное по технике выполнения со средневековой группой изображений. Правее до конца стены расположены плотно примыкающие друг к другу и пересекажщиеся линии с небольшим наклоном влево. Пропараланы они неглубоко. Такие же штрихи встречаются выше в небольших естественных углублениях . Ниже на рассеченной двуми трещинами поверх ности беспорядочно нанесены короткие линии идущие в разных направлениях, аналогичные линиям в вышеописаной группе П. Оснований для хронологического определения этих изображений мы не находим.

Правая часть южной стены грота занита линейными изображениями, сфотографированными и частично описанными Л.Н.Соловьевым (группа IV), прорисовка которых приводится нами на рис. I. По технике исполнения они отличаются от линий группы П и Ш. Они глубже и шире, каждая линия выполнена многократным процаралыванием. Эти изображения Л.Н.Соловьев выделил в раннюю группу и датировал палеолитическим временем, сопоставляя их, а также "ро гатый предмет" из группы П с гравировками мадленского времени из Мгвимеви и так называемыми хижинами из Альтамиры. Представляется, что привлечение аналогий из Альтамиры вряд ли правомерно, поскольку в своей публикации Л.Н.Соловьев перевернул сравниваемые изображения, изменив тем самым направление линий, которое несомненно имеет важное семантическое значение: если изображения из Альтамиры по форме схожи с шалашом, то гравировки в гроте Агна скорее напоминают куст. Палеолитический возраст не дошедших до нас начертаний Мгвимеви был установлен С.Н.Замятины по находнам из культурного слоя. Изображения в навесе № 5 были перекрыты тонкой сталагмитовой коркой, мощная внизу, она включа ла в себя кремневый инвентарь и расколотые кости. Подобных оснований для археологической датировки хорошо сохранившихся изобр жений в гроте Агна нет. Здесь был заложен раскоп, но культурный слой не обнаружен. Раскоп вплотную примыкал к южной стене грота поскольку именно на ней нанесена основная часть изображений, возможно в силу того, что ее поверхность хорошо освещена боль-



пую часть дня. Однако перекрытых отложениями рисунков здесь не было обнаружено. Стена грота имеет значительный наклон, делающий неудобным подступ и изображениям. Вряд ли возможно, как это делает Л.Н.Соловьев, использовать разницу в размещении групп изображений по вертикали от уровня пола в начестве надежного хронологического репера. Одновременным линиям группы ІУ Л.Н.Соловьев считал и изображение "рогатого предмета", прорисовку которого он, кстати, дал не точно. Техника исполнения "рогатого предмета" значительно отличается от той, которой нанесены штриховые фигуры. Очевидно, этот рисунок был создан в более позднее время и возможно является изображением наконечника охотничьей стрелы. Металлические и костяные наконечники стрел с развилкой были широко распространены в Абхазии в прошлом.

Представляется, что палеолитический возраст группы ІУ, представленной на рис. I сомнителен, во всяком случае не доказан.

После того, как стены пещеры были очищены волосиной щеткой, удалось обнаружить несколько не известных ранее изображений. В средневековой группе была открыта еще одна фигура в виде круга, а на восточной стене, кроме ясно различимых надписей XIX-XX вв. (У,УП), под слоем едкой пыли выявилось процарапанное очень тонкой линией своеобразное антропоморфное изображение (УІ).

Разновременные наскальные изображения, оставленные на стенах грота Агиа, а также надписи свидетельствуют о том, что он посещался в прошлом неоднократно, несмотря на труднодоступность.

#### Иллюстрации

Рис.1. Наскальные изображения грота Агна.





#### М.Хужаназаров

#### Изучение наскальных изображений Узбекистана

Многочисленны и разнообразны по сюжетам петроглифы Узбекистана. Они практически ничем не уступают известным памятникам Казахстана, Сибири, Урала и Закавказья.

В настоящее время в горных и предгорных районах республики обнаружено около I30 памятников наскального искусства, возраст которых определяется от мезолита до позднего средневековы: Наибольшую известность в научной литературе получили росписи Зараутсая, петроглифы Сармишсая, Ходжакента, Суратысая, Букантау и другие.

В течении 1979—1984 гг. на территории северо-восточного Узбекистана автором настоящей статьи обнаружено около 20 новых памятников. Весьма интересными оказались петроглифы Катрантау. На южных и северных его склонах нами выявлено несколько новых пунктов петроглифов, а на прилегающей территории Киргизии у с.Эшма, найдена роспись, нанесенная розовой краской. Только в одном ущелье Янгиарыксая удалось выявить более IIOO изображений. На скалах имеются рисунки человеческих фигур, горных козлов, архаров, лошадей, быков, верблюдов, оленей, собак, волков и др. Преобладают изображения всадников. Встречаются сцены охоты и загона скота. Уникальной является сцена пахоты, где крупным планом представлена фигура быка, рядом с которой изображен человек, идущий за сохой (омоч).

В результате исследования раннее известного памятника Суратысай зафиксировано 227 новых наскальных изображений. Основная масса рисунков выбита на известняковых скалах и многочисленных валунах. Многие рисунки перекрыты изображениями сакского и более позднего времени. Древние рисунки представлены фигурами быков и коров, отличающихся большими размерами (120 х 110 см). Изображения быков выбиты друг за другом и друг против друга. У них массивные пятнистые туловища, рога слегка изогнуты и вытянуты вперед, причем их концы поднимаются вверх, ноги выдвинуты вперед, хвосты свисают, кончики хвостов ветвятся на несколько частей. У быков подчеркнуты признаки пола.

Вместе с вышеописанными рисунками выбиты три человеческие фигуры большого размера в анфас и в профиль. Вторая перекрыта изображением горного козла и непонятным рисунком. Поверхность





первои заполнена семью изогнутьми парадлельными линиями, идущими сверху внив. Третья фигура помещена между двумя изображениями быков, как бы разделяя их. Кроме этой композиции здесь выбиты и меньшие по размерам. В некоторых местах они перекрывают изображения быков и человека. Очень отчетливо показана фигура человека с колчаном (?) на поясе и луком, направленным в сторону горного козла. Все они даны силуэтно.

На отдельных скалах и глыбах Суратысая выбиты многочисленные горные коэлы, жищники, быки, лошади, верблюды, собаки, всадники и ряд неясных изображений. Рисунки Суратысая датируются эпохой энеолита и началом бронзового века и более поздним временем.

В 1982 г. нами были исследованы петроглифы у с.Варэик, расположенного в 30 км к северу от г.Чуста Наманганской области, в 
предгорной части южного склона Чаткальского хребта. Наскальные 
рисунки выбивались на поверхности валунов разного размера, а 
также отмечены и на многих камнях в насыпях курганов. Здесь обнаружено около 200 камней с 737 рисунками, среди которых преобладают одиночные изображения антропоморфных и зооморфных фигур. 
Люди представлены с луками, колчанами (?) и посохами. Отмечено 
большое количество изображений змей, которые как бы расползаютсн в разные стороны. Номпозиционно связанных между собой рисунков мало, они небольшие по размерам. Стиль, техника нанесения 
рисунков, пустынный загар разнообразны. Несколько раз встречено 
перекрывание рисунков. Петроглифы Варзика датируются второй половиной I тысячелетия до н.э. — началом н.э.

В 1960-1963 гг. нами были обследованы ранее изученные памятники Каракиясая. Ходжакента и Сайжансая. Их детальное исследование позволило открыть намного больше изображений, чем было прежде известно. Тольно в Каракиясае зафиксировано 90 камней с 1015 отдельными изображениями и спенами (Рис.I.I). Одиночные изображения весьма разнообразны. Это прежде исего фигуры животных : козлов, архаров, верблюдов, лошадей, собак, волков и бынов. Часто повторяются изображения человеческих фигур - всаднипов или пеших.

На намнях Караниясая обнаружено пять изображений колеснип.

в четырех сдучаях просматриваются запряженные лошади. Все изоброжения даны в плане. Колесницы имеют два колеса, в каждом из
которых обозначено по четыре спицы. Почти у всех отчетливо вид-









Рис. І





но дывло и поперечный брус-ярмо. Среди рисунков Каракиясая встречаются различные знаки и неясные фигуры. Ориентировка рисунков на намне бессистемна. Часты случаи перекрывания одних фигур другими. Стиль и техника исполнения разнообразны, что хорожо прослеживается на примере изображения людей и животных. Рисунки Каракиясая датируются эпохой бронзы и I тысячелетием до н.э. Встречаются и более поздние изображения.

Другой памитнии Коджакент находится в 70 км к северо-востоку от Ташкента. Здесь нами зафиксированы более 90 отдельных изображений и сцен. Основные скжеты рисунков - горные козлы, архары, олени, ложади, одиночные фигуры быка, собаки и неопределенные знаки. Изображения людей на скалах Ходжакента повторяится многократно. Встречаются рисунки незаконченные, что затрудняет их эпределение.

Характерным сажетом этих рисунков являются сцены шествия горных козлов, направленных как влево, так и вправо, причем впереди идут самые маленькие козлы, замынают пествие по размерам самые крупные. Спены шествия в петроглифах Ходжакента повториются шесть раз. Архары с большими закрученными рогами, короткими мощними ногами, изображены, как правило, бегущими. Лопади показаны с коротними туловищами, изогнутыми шеями, небольшими головами и короткими хвостами. Они выполнены с большой тцательностью. Наибольший интерес представляют три фигуры женщин, изображенные в вифас, в один ряд. Две правые фигуры соединены плечами. У всех венщин выражены признаки пода. Голова и руки, за исключением одной руки у третьей женщины, у них отсутстнуют. В некоторых местах эти фигуры перекрыты рисунками козла, человека неопределенного пола и неясного животного (донадь?). На территории Средней Азии и Казахстана аналогичные писунки пока не известны.

Техника исполнения петроглифов Ходжакента преимущественно однообразна. Сначала намечались контуры фигур, а затем выбивалом весь силуэт. Поверхность у большей части рисунков гладкая. Рисунки различаются между собой и по глубине нанесения. Она колиблется от 0,5 мм до 20 мм. Поверхность неглубоко выбитых изоноржений, в отличие от остальных, выветривалась сильнее. По пустышному загару отличить их от фона камия трудно, тем более, что ним перехрыты глубоко выбитыми рисунками. Скжет, стиль, степень откранности, сравнительный анализ с другими наскальными рисун-

814 66





ками и археологическими материалами, а также пустынный загар, место расположения рисунков и техника нанесения дают возможность предположительно отнести древние рисунки Ходжакента и знеолитическому времени, то есть к ІУ тысячелетию - первой половине Ш тысячелетия до н.э.

Ущелье Сайхан расположено на северных отрогах Моргузарского хребта в Джизанской области. Склоны сая сложены черными сланивми с гладкой поверхностью. Изображения приурочены к левому берегу сая, на высоте от I-2 до 15 м над уровнем ручья.

В Сайхансае обнаружено 638 изображений с разнообразным видовым составом животных. Встречаются как одиночные, так и групповые рисунки. Это, в основном, горные козлы, архары, олени, лошади, быки, дикие кабаны, джейраны, сайгаки, собаки или волки, хищники (барс?). Человеческие фигуры показаны в анфас, с широко раскинутыми руками и ногами, подчеркнутыми признаками мужского пола.

Среди групповых сцен зафиксирсвана охота с луками на козлов, быков и других животных одним или группой лучников (Рис. Характерным симетом является облавная охота на быков (туров?) Изображения быков-туров по форме туловища и другим признакам сходны с древнейшими рисунками Сармишсая, Саймалы-Така, Тамгалы и Каратау. Они выполнены реалистично, в основном, показаны в движении. Характерно, что среди тех петроглиров, которые выбиты в других местах ущелья, изображения быхов-туров не встречаются. Эти фигуры выбиты на скале, называемой Такатал -Узорчатый намень, высота которой 6 м, ширина 4 м. Скала расположена на левом берегу сая, она сильно разрушена, имеются большие щели и трещены. Наскальные изображения здесь выбивались на протяжении многих столетий, о чем свидетельствует большое количество палимпсестов и разный швет патины в гравировнах. В групповых спенах встречаются всадычки на конях, фигуры человека, идущего и держащего на поводу верблюда и другие. Очень выразительны изображения двух танцуаций людей с илювовидными носами. На скале Сайхансая встречаются многочисленные знаки, в том числе круглые по форме и разделенные на четыре части, по-видимому, связанные с солярной символикой. Изображения лошадей выполнены особенно отчетливо. Они представлены, в основном, в движении, размеры и форма туловищ разнообразны. Встречаются рисунки иозлов с тремя длинивми высокоподентыми рогами. Рисунки на скалах выбивались беспорядочно. Наблюдаются перекрывания изображени





Бессистемна ориентировка рисунков, а также их расположение на камне. Различия в стиле, технике нанесения и оттенках пустынного загара можно проследить по наскальным изображениям козлов и людей. Отдельные изображения оленей выполнены в зверином стиле.

В композициях Сайхансая часто встречаются изображения человека. Обычно это спена охоты на козлов и быков. В таких случаях выбивались один или несколько лучников. Натянутые луки направлены на быка или козла. Несколько раз повторяются изображения эмей, кроме того, на скалах нанесено большое количество непонятных рисунков. Наскальные рисунки Сайхансая нанесены при помощи выбивки, о чем говорят разнообразные по форме следы. оставленные инструментом: круглые, треугольные, квадртаные, отличающиеся по размерам и глубине. Край выбоины достаточно четкий. Рисунки покрыты плотным пустынным загаром. Во многих рисунках Сайхансая можно проследить смешанные следы. Например. ухо, нога, хвост животного выбиты медкоточечной техникой, а остальные части корпуса выполнены крупноточечной техникой. Сржет, стиль, техника нанесения и пустынный загар рисунков, аналоги с другими памятниками Средней Азии и Казахстана, позволяот датировать древние рисунки Сайхансая эпохой броизы. Многие рисунки выбивались в I тысячелетии до н.э.

В 1967 г. после длительного перерыва нами было возобновлено изучение наскальных изображений Нуратинского хребта и его отрогов Актау и Каратау. В этом районе в 1966-1973 гг. проводились специальные исследования Дж. Набировым. Однако, несмотря на то, что изучение петроглифов ведется уже давно, памятники наскального искусства Нуратинских гор далеко еще не полностью изучены.

При выявлении и фиксации петроглифов Нуратинских гор. мы использовали метод "сплошного" и планомерного обследования всех скал и крупных валунов, на которых могли быть найдены наскальные рисунки. Этот метод был ранее успешно применен сибирскими археологами в горном Алтае. Нами было открыто более 30 местонакождений наскальных рисунков на территории Хатырчинского и Нуратинского районов Самаркандской области. Только в одном ущелье Аксакалатасая Хатырчинского района нами зафиксировано более 500 изображений. В этом же све на стенах небольшого навеса обнаружены рисунки, сделанные красной краской. Здесь изображены восемь широко раскрытых ладоней и один круг со спирально закрученной





линией схематическая фигура человека и неясные изображения. Отметим, что среди наскальных рисунков Узбекистана эти изображения после Зараутсая, где использована краска. О датировке и назначении данных рисунков пока трудно судить. Требуется их всесторонний анализ.

Скжеты, стиль, техника нанесения и оттенки пустынного загара петроглифов хребта Нурата разнообразны. Так, по сюжетам петроглифы этого района можно разделить на два класса: образы и знаки. К первому классу относятся антропоморфные и зооморфные изображения и другие предметы. Во второй класс выделены рисунки, которые хорошо читаются, но не находит себе ясных прототипов ни в животном, ни в реальном мире людей, предметов, ни в репертуаре фантастических существ. Изображения людей встречаются реже, чем животных. Преобладают изображения козлов. Среди петроглифов гор Нурата очень часто встречаются сцены охоты, изображения различных очертаний, трапсций, треугольников и других геометрических фигур.

Подводя итоги отметим, что новые материалы по наскальным изображениям позволят на широкой источниковедческой основе осветить вопросы мировозэрвния и идеологии племен, населявших горно-предгорные районы Узбекистана.

Анализ многочисленных памятников наскального искусства на общирной территории республики подтверждает общие закономерности непрерывного развития во времени и пространстве идейно-мировозвренческих основ наскального изобразительного творчества. Дальнейшее систематическое изучение наскальных изображений в различных районах Узбекистана может способствовать изучению древнейшей истории культуры, в частности древнейших памятников изобразительного искусства Средней Азии в целом.

### Иллюстрании

Рис.І. І – наскальные изображения Каракияса; 2 – наскальные изображения Сайхансая.





#### 3. Самашев

#### Грот Акбаур с писаницами в Восточном Казахстане

Грот с писаницами расположен на южном склоне одноименной сопки, в 6 м выше ее подномья, в I км от правого берега р.Уранкай, между селами Бестерек и Ленинка Уланского района Восточно-Казакстанской области (Рис. I). Сопка довольно высокая и 
крутая из серого гранита, по форме напоминает пирамиду. Длина 
грота около 9 м, максимальная ширина в средней части – 4 м, а 
максимальная высота – 2 м (Рис. 2). Всего здесь сохранились более восьмидесяти рисунков, выполненных охрой. Писанивы расположены, главным образом, на противоположной от входа стене и 
частично – на потолке грота. Левая часть композиции в значительной мере повреждена натеками.

Основная масса рисунков сосредоточена в нижней части стенм. Примерно в средней части композиции расположена перевернутая фигура горного козла и рисунок повозки, а вокруг них - многочисленные кресты, косые фигуры, зигзаги, ломанные линии, ируги, квадраты с точками, треугольники, конусовидные "жилица", антропоморфные фигуры и т.д. (Рис.3).

Время создания писании нами определено в предварительном порядке - контом Ш - началом П тысячелетия до н.э.

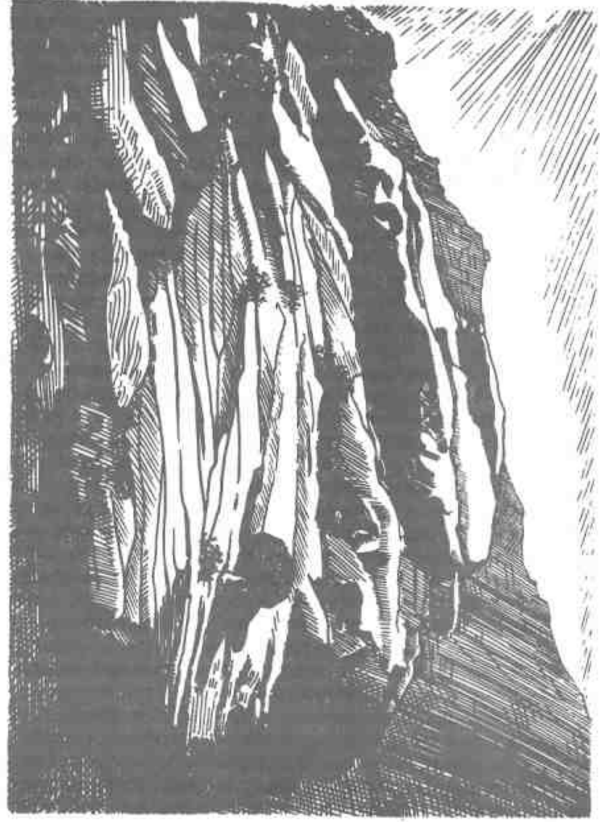
Представляется, что сама сопка, треугольный силуят которой одиноко возвышается над относительно ровной окружающей местностью, могла посоциироваться в мифологическом мышлении древнего человска с центром упорядоченного мира, изначальным космическим колмом и, в соответствии с принципами бинарной символической илвесификации, карантерной для архаических обществ, противопоставляться "периферки", остальному "чужому" миру. Ступенчатые складки гранита, по которым нужно подниматься до грота также, вероятно, связывались с космологической символикой - лестницей в верхний мир.

Древнего человека, несомненно, привлекала конусовидная форма грота с круглым отверстием на сводчатом потолке. Естественное углубление в скале вссопиировалось с организованным пространством типа чумы, шалаша и т.д. и в соответствии с этим воспринималось как модель мира, микрокосмос. Если исходить из того, что в мифологическом сознании "любые сооружения имели черты космологического символизма", то это "святилище", похожее по форме на



## К статье Самашева





Puc.I.



### К статье Самашева





Рис.2









Рис.3





реальное жилище стационарного (или мобильного)типа и органивованное в пространстве в соответствии с представлениями о космическом порядке (с вертикальной и горизонтальной структурами) осмысливалось как центр, на периферии которого располагался остальной мир. При таком допущении грот-святилище мог играть родь сакрального центра. Особенно, наверное, его северная стена. Это священный алтарь, своеобразный "вконостас" с нанесенными охрой символами-идеограммами. Правая и левая части грота, вероятно, соотносились со сторонами света и играли существенную роль в системе противопоставлений как "характеристики, приуроченные к пространственным отношениям". Круглов отверстие на своде, надо полагать, имело также сакральное значение. Черев него поступали свотлые дучи, плавно скользящие по новерхности камия с намесенными на него красной охрой рисунками. Вполне вероятно, что символические знаки нанесены с учетом эффекта, иллизии "оживления", создащегося при попадании дузей солица через верхнее круглое отверстие. Лучи попадали сначала на западную стенку и в течение светового дня постепенно переменялись с запада на восток. При закате солнов освещались рисунки, расположенные справа под потолком. Таким образом, можно допустить, что знаки "читались" слева направо и наоборот по мере попадания на них дучей солита.

Интересно отметить, что стационарные и мобильные жилица и некоторые культовые сооружения многих народов Азии с аналогичным уровнем организации пространства несут одинаковую сементическую нагрузку, то есть в основе имеют отчетливо выраженную космологическую символику.

В гроте и на площадке около него, могли совершаться обрядовые действия, связанные с накими-то сезонными или другими событиями в жизни общества и природы. Конкретные формы проявления отих действий и их мотивы, разумеется, могут быть реконструкрованы чисто гипотетически. Ключом к пониманию содержания отих обрядов является анализ формы грота и расшифровка смысла свыих писании. Методически оправданным можно считать использование для этих пелей материалов по этнографии. В этом отношении интересен комплекс сооружений наманского чума у эвенков и обряд, совершаемый в нем.

Конусовидный шаманский чум со свето-дымовым отверстием и очагом на полу аналогичен жилицам, изображенным в акбаурском





гроте. К шаманскому чуму с восточной и западной сторон примыкает галерея из листвениц (дэрпэ и онанг). К дэрпэ с двух сторон примынают деревья, корнями вверх, а к онанг - корнями вниз.
Весь комплекс сооружений символизировал три сферы мироздания
в горизонтальном срезе. С вертикальной проекции чум также символизировал средний мир. Через верхнее отверстие чума ставили
лиственницу - туру, нижний конец которой находился возле очага.
Туру символизировал заманскую лестницу в верхний мир, одновременно шаманское мировое дерево и своеобразный медиатор между
сферами. В комплекс сооружений шаманского чума входят и зооантропоморфные изображения - марыля - стражи миров. Они охраняли территорию рода от зловредных чужих духов как основные помощники
шамана, выступающего в роли покровителя данного человеческого
коллектива.

Отметим, что представления о стражах мира, его четирех сторон карактерны для индоиранской и других мифологических систем. В частности, по текстам брахман четыре стража мира локапала являются и хозяевами — хранителями стран света. С такими представлениями в семантической связи находятся, видимо, оппозиция "свое — чужое", восток — запад, верх — низ, мужское — женское и т.д. в эвенкийском шаманизме, причем, по данным А.Ф.Фнисимова, восток символизировал верховья мирической мировой реки, жизнь, верхний мир, мужское, а запад — все наоборот. Сакральное значение востока в семантических оппозициях характерно и для индоиранской мифологии.

Таким образом, комплекс шаманского чума у эвенков функционально, структурно и по своей космологической символике сопоставим с анбаурским гротом. Возможно, что вокруг грота Акбаур во время мистериальных церемоний сооружались дополнительные приспособления типа эвейкийских.

Обрядовые действия, происходившие в этом комплексе довольно сложные и делятся на несколько самостоятельных этапов и завершаются всеобщим пиршеством. Сама мистерия происходила возле чума и в нем. Хотя действия шамана напрвлены только на изгнание из тела больного вредоносного духа, он здесь выступает в качестве единственного властелина, в распоряжении которого находились не только души всех его сородичей, их благополучие и процветание, жизнь, но и всех зверей и птиц, обитающих в пределах его обкумены. В данной ситуации он выступает в роли антропоморфного подобия космоса (и его экипировка также воспроизводит мифологическую вселенную), центра мира, культурного героя и организатора (вос-





становителя) космоса путем преодоления хаоса во время ритуала, т.е. совершает своего рода космогонический акт, обеспечивакщий сакральную безопастность.

Интерес представляет кровавая жертва в честь верховных божеств, символическое поедание сердца жертвенного животного, и особенно различные манипуляции его кровью, а также "плавание" шамана по мифической реке.

Вероятно, нечто подобное происходило в акбаурском гроте (и около него) с участием шамана или жрена.

Используя данный материал по этнографии мы имели в виду, что в идеологии шаманизма и элементах шаманской обрядности в траноформированном виде впитаны многие черты, характерные для врхаических эпох.

Семантина анбаурских писании чрезвычайно сложная. Очевидно, вся композиция иллыстрирует какую-то конкретную, но трудно поддажщуюся пониманию идею. Сложность расшифровки смысла знаков связана с тем, что левая часть композиции полностью разрушена. Отдельные изображения, например, прямоугольник, разделенный на изадраты с точками, треугольники и зигзаги сходны со знаками в памятниках раннеземледельческих и скотоводческих культур Древнего Востока, Восточной Европы и Сибири в конечном итоге связанными с идеей плодородия в ее различных аспектах. Все остальные знаки-идеограммы, а также перевернутое изображение козла (вероятно, отражающее идею жертвоприношения), возможно, связаны с этой универсальной концепцией.

Изображение повозки может быть связано как с солярно-космогоническими, так и ктоническими или совершению другими представлениями. Реальные же прототипы изображений повозок являлись не только средствами передвижений, но широко использовались в религиозно-культовой практике в качестве сакрально-магического символа. Многочисленные находки повозок в погребениях свидетельствуют о связи их с представлениями о путешествии души покойника в загробный мир.

### Иллюстрации

Рис.1. Общий вид участка сопки Акбаур с гротом.

Рис. 2. Грот Акбаур с писанипами.

Рис. 3. Писанилы грота Акбаур. Фрагмент,





#### В. А. Новоженов

### О взаимосвязях населения Казахского мелиосопочника в древности (по материалам памятников наскального искусства)

Территория, в древности получившая название Сары Арка — Желтекщий хребет, ограничена на западе Тургайской равниной, на востоке отрогами хребта Чингиз и Калбы, на юге долиной реки Чу и на севере Прииртышской равниной.

Наскальные изображения обнаружены на скальных выходах по берегам рек - Байконур I-IУ, Тасуткель; на валунах по вершинам и склонам сопох - Кестелетас, Зынгертау, Жилуау; на отдельных выходах породы - Байжан, Шаматай, Килыбай; в гротах - Тесиктас, Драверта.

Имеется в литературе неравнопенная информации о 20 плыятниках. В последние годы археологической экспедицией Карагандинского университета открыты и повторно исследованы петроглифы 10 местонахождения.

В восточной части Сары Арки, в отрогах Наракаралинских гор обнаружены метонахождения петроглифов Байжан, Шаматай, Килыбай и Кестелетас. Это планиграфически компактные паметники, на которых изображены архары, горные козды, одени, всадники, птикы, в также фигуры мужчин с разведенными в стороны руками. Изображения близки к реальнам прототипам , у них проработаны карактерные детали. Самый крупный памятник этой части региона -Кестелетас. Здесь обнаружены 24 валуна средних размеров, сплошь покрытые выбитыми и прошлифованными изображениями. Эти многофигурные композиции включающие изображения горных козлов, антилоп, быков, лошадей, верблюдов, кабанов, людей, колеснии, крестов, вписанных в окружности. На валуне 13 запечатлены два горных козла в момент столкновения; на валуне 24 - спена с участием горного коила, лошиди, человека, антропоморфных и пооморфных фигур, обрамленная с обежк сторон крестами, вписанными в окружность. Ноги одного из антропоморфных сущести трактованы как окружность с вписанным крестом. Люди в петроглифах Кестелетаса изображены с поднятыми, согнутыми в локтях, разведеннами руками, с расставленными в стороны ногами, подчеркнут половой признак. Есть изображения парных фигур. В трех случаях показаны самки животных, кормящие детеньшей. Наблюдается определенная





схематизация в трактовке животных: треугольные выступы на холке, скошенные вперед ноги.

В западной части степной зоны, в отрогах Улутауских гор и по скалистым берегам речек обнаружены местонахождения петроглифов Зынгертау, Тасуткель и др. Наряду с распространенными в Сары Арке фигурами горного козла, антилопы, хищников, людей, здесь значительное место занимают спены эротического характера, изображения лошадей, верблюдов, всадников. Самый крупный паметник в этой части региона - Байконур. На скалистых выходах метаморфического сланца, образувщих высокий берег реки Байконур, обнаружены четыре группы петроглифов. Многофигурные композиции и отдельные изображения выбиты точечной техникой на массивных плитах, обращенных на восток или юго-восток и имеющих вертикальную, реже наилонную экспозицию. В охотничьих и культовых сценах мужчина показан с подчеркнутым признаком пола, с "квостом"; он вооружен луком, палиней, кольем, топором. Широко представлены сцены охоты на верблюдов, быка-тура, лошадь, сцены противоборства двух верблюдов, парные фигуры мужчин; имеются изображения двук четырехколесных повозок, запряженных парой верблюдов и парой дошадей и "солицеголовых" существ. Распространены изображения лошади, быка, верблюда, встречаются изображения сайгаков, оленей, кабанов, подковообразные знаки. У верблюдов тцательно проработаны мелкие детали, лошади показаны со стоячей гривой, быки-туры имеют массивный корпус, небольшую голову, рога, направленные вперед.

На территории казакского мелкосопочника обнаружени два грота: в северной части - Драверта, в пентральной - Тесинтас. Рисунки выполнены красной краской по верхнему своду гротов и занимают площадь в каждом около квадратного метра. В гроте Драверта обнаружено 15 фигур, 10 из них - изображения людей с указанием пола и без, остальные - знаки и неопределенные фигуры. В гроте Тесиктас нарисованы два-быка (у одного из них сохранилась лишь передняя часть туловища), крестообразные знаки, незамкнутая окружность и прямоугольная фигура в сочетании с точками и лининми.

Петроглифы южной части региона обнаружены в горах Хантау, в долине реки Теректы и других районах Прибалхашья. Часть этих изображений опубликована А.Г.Медоевым. Петроглифы Прибалхашья более разнообразны по сюжетам — это сцены охоты на быхов, оле-





ней, кабанов, с участием дучников и собак, эротические сцены. Популярны изображения оленей, быков, горных козлов, часто встречаются фигуры всадников.

Таким образом, во всех частях Сары Арки наблюдается достаточно устойчивый набор мотивов и их сочетаний спреобладанием или отсутствием наких-либо из них в петроглифах той или иной группы памятников.

Группируя мотивы – признаки и сочетания мотивов – сцены по мере встрачаемости на памятниках, выделим определяющие, существенные и специфические признаки для каждой группы памятников.

Определяющие признаки: для южной группы - архары, хищники, собаки, спены терзания и охоты; для восточной - архары, человек, спены борьбы и противостояния; для западной - верблюды, дошади, человек, эротические спены и спены охоты.

Существенные признаки: для южной части - быни, для восточной - хищники, собаки, антропоморфные существа; для западной быки, архары, знаки, змеи, хищники, собаки, антропоморфы.

Специфические признаки: для южной группы памятников змен, колесниты, лошади, антропоморфные изображения, спены борьбы и противостояния, эротические спены; для восточной группы - змеи, быки, птипы, кабаны, энаки, всадники, колесниты и спены охоты; для западной - сайгаки, олени, антилопы, четырехколесные повозки, "солишеголовые" и спены терзаний.

Статистический анализ отдельных иконографических особенностей изображений позволяет выделить как определяющие для всех памятников степной зоны: изображения с подчеркнутым признаком пола, изображения животных со скошенными вперед ногами; как существенные: выступ на холке животных и спутанные ноги.

Пути решения проблемы датировки петроглифов могут быть следующие: I. Используя стилистический анализ определяющих мо-тивов и спен, выделить хронологические группы. 2. По датированным аналогиям из сопредельных памятников определить хронологическую позицию специфических мотивов и спен. 3. Соотнести датированные изображения с отдельными иконографическими особенностями изображений, дабы определить хронологические рамки действия этих признаков. Вместе с тем, для датировки петроглифов степной зоны необходимо учесть следующие факторы: планиграфическую компактность памятников - на одном памятнике использовано в среднем 7,9 плоскости; отсутствие палимоестов; малую плотность изображений на одной плоскости; в южной части использовалось





# К статье Новоженова



Рис. І

9-3 66 I33



POF-XChange POF-XChange Population of the Company o

20,8% площади, в восточной - 9,64%, в западной - 20,21%.

Традиция намесения изображений на скалы зародилась, вероятно, в Сары Арке в период становления хозяйства производящего типа. Возникновение ее произошло в конце неолита-энеолита, когда потребности расширяжщейся хозяйственной деятельности первобытного человека диктовали интенсивное освоение окружающего мира. С этим периодом связаны рисунки гротов Тесиктас и Драверта. Датирукщим признаком здесь являются изображения быков, аналогичные чулуутским в Монголии и найденным на плитах погребений из Южной Сибири, а также изображения людей в виде "елочки" и "фертообразные" фигуры, широко распространенные и писаницах Урала.

Ипображения колесниц имеют аналогию на сосудах эпохи бронзы, сходны с колесницими-эмблемеми хребта Каратау, аналогичны колесницам Мугур-Саргола и Ортан-Саргола на Енисее. Двуссные байконурские повозки имеют дисковые колеса, дышловую упряжку. скодны с повозками, раскопанными в Двуречье. Факт использова ния колесного транспорта древним населением Центрального Казахстана подтверждается находной остатнов колеснии в могильнике Сатан, датированном серединой II тысячелетия до н.э. Лошади со стоячей гривой местонахождений Байконур П.Ш (Рис.1) имеют анадогию с фигурками ложадей на золотом кольне из могильника Мыншункур (Семиречье), датированном ХП-Х вв. до и.э. Спены противоборства двух людей, животных, эротические сцены также появияются в эпоху бронзы. Люди в этот период изображались с подчеринутым признаком пола, с "хвостом", вооружены луками, дубинками, кольнии и топорами. Аналогии этим изображениям широко известны в петроглирах хребта Каратау, Ешке Ольмес, в Монголии, в западном Казахстане. Изображения "солишеголовых" представлены в петроглифах урочища Тамгалы и датируются эпохой бронзы. Этим же временем датируются сцены, связанные с приручением диких животных и изображения со спутанными ногами. В совокупности, все эти изображения илипотрируют систему представлений, связанную с идеями воспроизводства всего живого и поклонения солнцу. Таким образом, наличие изображений с подчеркнутой половой принадлежностью, спутанными ногами - признаки, действущие в рамках эпохи бронзы. Намечается определенная тенденция: в эпоху бронзы памятники западной и восточной групп более близки, чем пиные.

В эпоху поздней бронзы - в период формирования козяйства кочевого типа - наблюдается постепенный отход от статичности





изображений в сторону определенной схемативации и придания динамизма изображениям. Это проявляется в скошенности ног вперед, изменении поз животных, появлении новых деталей - выступов, более редним подчеркиванием полового признака. Для раннего этапа скифо-сибирского звериного стиля, по Я.А. Шеру, диагностирующим элементом является выступ на холке животного подтреугольной формы. В эпоху поздней бронвы наметившиеся связи сохраняются, но наблюдается усиление сходства с южными памятниками. В комплексах керамики поселений эпохи поздней бронзы (Кент, Мыржик) также наблюдается появление южной станковой керамики.

Изображения в традиционном зверином стиле обнаружены в западной группе на местонахождении петроглифов Байконур Ш. Это сцена нападения хищников, показанных с подогнутыми к корпусу ногами, на быка. В южной части — это изображения оленей, антилоп, горных козлов, джейрана, тигра (?). Эпохой поздней бронзы ранним железным веком датируется сцена борьбы двух верблюдов местонахождения Байконур П, плита Ш (Рис. I), по аналогии с изображениями на савроматских бляшках. К раннему железному веку, нозможно, будут отнесены фигуры всадников (без ног), сцены охоты, многие антропоморфные и зооморфные изображения. В восточной части Сары Арки изображений в зверином стиле на найдено. Большая их часть сосредоточена в шжых памятниках. Здесь же А.Г.Медоевым выделен немногочисленный пласт изображений тюриского эремени. Это сцена "дузли", фигуры вооруженных всадников со знаменами в руках. Датирующие признаки здесь: детали одежды, знамена.

В педом наскальное искусство степной зоны Казахстана развивалось на единой мировоззренческой основе, путем определяющего изменения стиля от реалистичных и статичных изображений к более схематичным и динамичным. Это можно проследить на изображениях оленя. В эпоху бронзы - статичное, близкое к оригиналу изображение с расходящимися в стороны рогами, выполненное сплошной выбивкой. В эпоху поздней бронзы используется скелетная и контурная выбивка, меняется поза, ноги скошены вперед, появляется выступ на колке, стилизуются рога, контуры округляются. И, наконец, в зверином стиле появляются новые элементы - волюты, поза "летящего галопа", подогнутые к корпусу ноги, стилизованные рога, используется сплошная конутрная, скелетная выбивка. Мировозэренческая подоснова петроглифов развивалась медленнее, путем расширения семантики образов, появления новых сюжетов и спен. Возможно, по сути своей она была едина и для племен эпохи бронзы

135



и для ранних кочевников, так нак формировалась в одних природно-географических условиях и, возможно, на основе развития еди ного скотоводческого (пастушеского) уклада козяйства. Качественные изменения семантики петроглифов происходили в периоды коренных изменений хозяйственной деятельности, под влиянием контактов и подвижек населения. В тиркское время эта подоснова развивалась на другой этнической базе, котя и наблюдается определенная преемственность стиля.

Основные направления контактов и взаимосвязей, а возможно и миграции населения в эпоху бронзы шло в направлении востокзапад, причем в финальной бронзе возрастают южные связи, а в эпоху ранних кочевников южные и западные направления становятся определяющими. В тюркское время использовались только памят ники юга Сары Арки.

#### Иллюстрании

Рис. I. Местонакождение петроглифов Байконур III. плита 2.





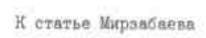
#### Наскальные изображения Актерека (Семиречье)

Наскальные изображения были обнаружены в Джимбулском районе Алма-Атинской обл. в 8 км юго-западнее с.Антерек в верховьях р.Актерек в предгорной части на высоже 850-1000 м над уровнем моря. Петроглифы расположены на сопке, вытянутой уступами вдоль ущельи. Они выбивались на широких и гладких плоскостях коренных пород и плит алевропесчаников на виных и юго-восточных склонах. Большинство рисунков находятся в средней части сопки, здесь же астречены наиболее интересные многофигурные композипии. Камни с изображениями образуют 4 группы. Нами была принята пятибальная система определения плотности пустынного загара, разработанная для Каратау М.К.Кадырбаевым и А.П.Марьяшевым. В Актерекском комплексе исследовано сколо 400 петроглифов. Все они выбиты. Максимальная глубина выбоин - 0,4 см. Большая часть наскальных изображений выполнена неглубокой выбивкой по контуру. Петроглифы фиксируются при боковом освещении утром или на зака-Te.

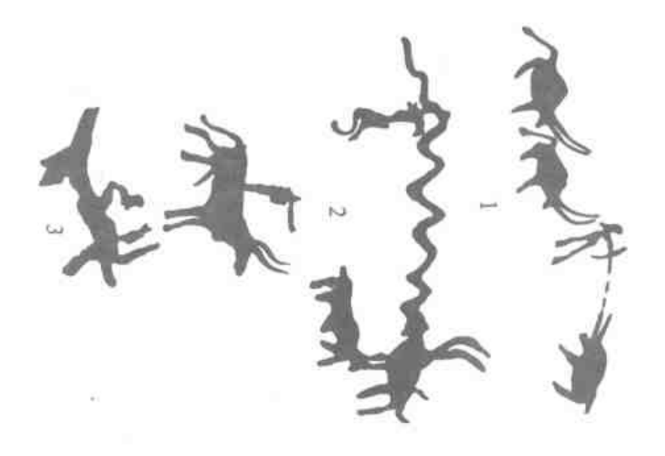
Петроглифы Актерека характеризуются преобладанием зооморфных изображений. Основной мотив - фигуры козлов.

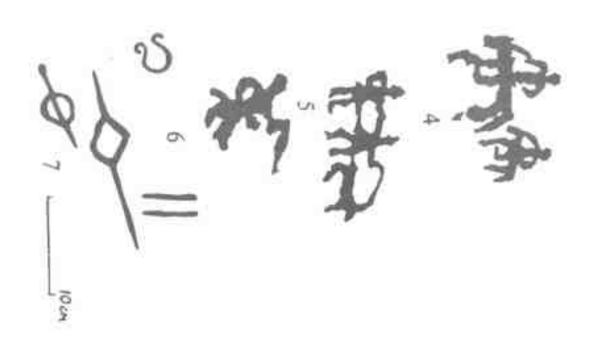
Большое место в петроглифах Актерека занимают изображения быка, выполненные выбивкой по контуру. Одиночные, групповые изображения быко-туров относятся к первой половине П тысячелетия до н.э. (Рис.І.І-3). Одини из наиболее распространенных сижетов в эпоху броизы представляют фантастические существа в звериных шкурах, солншеподобных, птичьих и других масках, наделенные различными символами и атрибутами, которые имеют пирокие вивлоги в Восточном Казахстане, в Семиречье, в Ожном Казахстане, в Средней Азии, на Алтае и в Монголии. Интересны изображения антропоморфных существ верхом на быке или козле (Рис.І,3). В центральной группе выделяется композиция, где "ряженый" в хвостатом эверином костюме и в птичьей маске держит ось колесницы с двуми колесами. Веронтно, это мирологема связана с божествами индо-арийского пантеона. В Актереке зафиксирована композиция, в центре которой наис кось изображена змея, которая наползает на горного козла, находящегося выше и правее (Рис.1.2). В нижней части композиции изображена собана, вгрызакщаяся в змею. К этому времени относятся рисун











Puc.I

136





ки эротического характера, которые несомнение; связаны с культом плодородия. В петроглирах актерекского комплекса мало солярных и лунарных символов.

Петроглифов санского времени гораздо меньше, чем относящихся к эпохе бронзы. Изображения оленей в I тысячелетии до н.э. широко распространены в искусстве многих племен и народов евразийских степей. К раннесакскому периоду относятся сцены преследования хищниками травондных. Многие одиночные фигуры оленей, козлов выполнены в зверином стиле.

Наскальные изображения раннего средневековья (тюркского времени) четко не выделяются ни по стилю, ни по технике выбивки, ни по степени патинизации. Есть отдельные рисунки со спенами охоты на диких козлов. У стрелков большой сложносоставной лук с характерным изгибом, присущий тюркам в УІ-ІХ вв.

Среди гравировок большой процент составляют совсем светлые, почти без патины грубые изображения, иногда перекривающие другие. К таким поздним гравировкам относятся фигуры одногорбых и двугорбых верблюдов, всадников на лошадих, верблюдах, ишаках, людей с ружьями на сошках, батальные спены, изображения птиц, тамги отдельных родов казахов. Финальный этап наскального искусства можно датировать XVI-XIX вв. (Рис.І.4-7). Это казахские народные рисунки, среди них тамги.

Поздние гравировки (народные рисунки казахов) имеют свои изобразительные каноны. Часто повторяются сцены с людьми, припавшими к ружьям на сошках. Всадники изображены по пояс, видны высокие луки седла. Часто в правой руке всадника камча. Рука откинута нарад. Фитильные ружья на сошках в Казахстане появляются в XVII-XIX вв.

Работы последних лет в Семиречье позволили существенно расширить хронологические рамки и выделить четыре этапа в развитии наскального искусства:

- Эпоха бронзы (П начало I тысячелетия до н.э.);
- 2. Эпоха раннего железа, сакский пласт (УП-Ш вв. до н.э.);
- 3. Древнетюриский период (УІ-ІХ вв.);
- 4. Казахские народные рисунки (XVI-XIX вв.).

Петроглифы данной местности, являются продуктом народного творчества охотничьих и скотоводческих племен и документально отображают отдельные стороны древней местной фауны. Несомненный интерес представляют тамги, которые в некоторой степени мо-





гут служить свидетельством при выяснении этнической принадлежности насельников данных мест.

## Иллюстрации

Рис. I. I-3 - наскальные изображения эпохи бронан; 4-7 - народные рисунки казахов XVI-XIX вв.





#### А.В.Оськин

Небеснью светила в символике петроглифов Букантау.

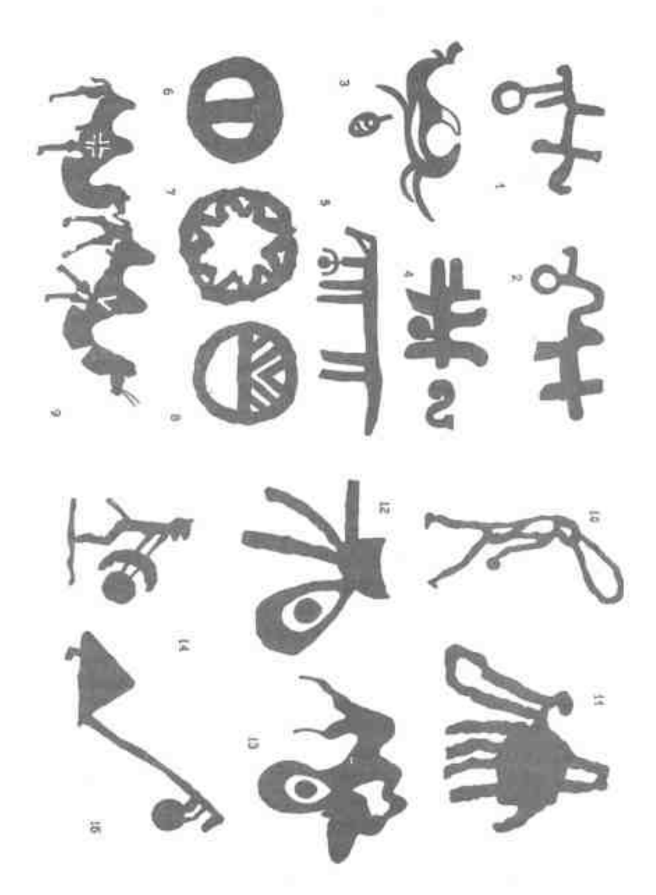
В печати затрагивался вопрос о солярной символине в петроглифах Кызылкумов. К этой серии можно добавить еще несколько изображений, содержащих в рисунке аналогичные элементы: фигуру животного в сочетании с солярным или солярно-лунарным знаком (Рис.I.I-5).

Анализ композиции у с.Шишкино на Ангаре позволил А.П.Окладникову высказать предположение, что на скале изображен дракон, проглатывающий небесное светило. Этот символ в виде круга с вертикальной чертой внутри автор обозначил как солярнодунарный знак (Рис.1,6). Подобное совмещение солярно-дунарной симвелики обнаружено в петроглифах у колодив Кырбукан в Букантау. Это круг, разделенный горизонтальной чертой, верхняя половина которого заполнена меандровым орнаментом с "У"-образной фигурой (Рис. І.8). Такан же "У" - образная форма исполнения лунар-мого знака виявлена в урочище Аркар. Там не теле верблюдов. изображенных в силуэтной манере оставлена нетронутой поверхность камня в виде креста (солнце) и "У"-образного знака (луна) (Рис. 1,9). В том что это символика именно ночного светила, нас убеждает находка у колодна Аркар. Там обнаружен рисунок полумесниа с лучами и петлев, внутри которой выбито круглое пятно (Рис. I, 12). Здесь также представлено совмещение лунарного и солярного символов. Обращает внимание то, что символ луны (полумесяц) выбит в горизонтальном положении.

В последнем примере любопытен элемент номпозиции в виде петли с солярным символом. Нечто подобное встречается во многих изображениях Кызылкумов. Например, верблюды с сомкнутыми в кольно горбами (Рис.1,3,II) и ногами. Во множестве известны рисунни козлов, с соединенными в кольно рогами. Вполне возможна та же символика "овально-кольневых рогов" у антропоморфных "быко-головых" фигур в росписях Каракола (Рис.1,IQ). Кольне-образная "петля" выбита на шее верблюда на сланцевой плите, храницейся в Музее истории искусств Узбекистана, найденной геологами близ Ташкента (Рис.1,II). В Аркаре выбита фигура верблюда, у которого вместо передних ног и на шее животного изображена "петля" с солярным символом внутри в виде силуетного диска (Рис.1,IЗ).





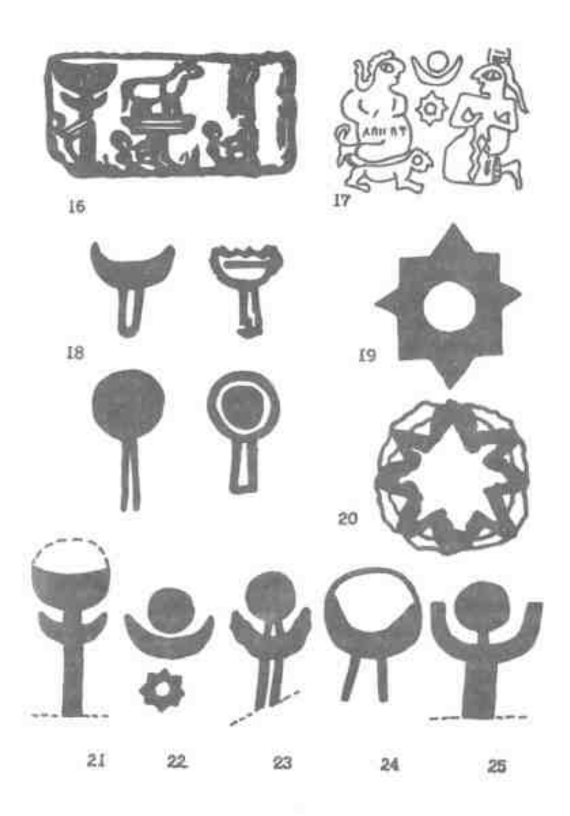


Puc.i



# К статье Оськина





Puc.2





Эти материалы показывают, что в прошлом, в практике наскального изобразительного творчества, существовали схожие приемы графического наполнения композиционных решений, в основе которых следует предполагать отражение очень близских мифологических смысловых структур. Солярно-лунарные символы в петроглифах Кызылкумов (Рис. I, 5), выполненные в едином композиционном построении, находят аналогии в Карелии (Рис. I, 7, I4, 15; 2, 24). Мохенджо-Даро (Рис. 2, I6) и в Зламе (Рис. 2, I7). Если детали этих рисунков расположить в едином ранурсе и масштабе, то, думвется, мало у кого останутся сомнения в том, что в изобразительном материале разных регионов представлены одни и те же символы (Рис. 2). Зрительный ряд должен быть дополнен до окружности в изображении жертвенника на печати из Мохенджо-Даро, когда в чкве, расположенной над полумесяцем, будет зажжен огонь (Рис. 2, I6, 2I).

Смыслован близость уназанных структур определлется не только подобием во внешнем графическом исполнении символов, что могло возникнуть и самостоятельно. Эта близость подтверждается композициочными связями. Например, солярный знак в петле у верблюда из Аркара в Кызылкумах (Рис. 13), заменяет передние ноги животного. Группа знаков в виде совмещенного солирно-лунарного симнола из петроглифов Ессова Носа в Карелии выбита на рукахлапак антропоморфного льжника (Рис. 14). Та же композиционная структура, связанная с руками-лапами антропоморфиой фигуры и с двойным символом, прослеживается в аналогичной группе из Пери УІ того же региона. Солярные и лунарные знани Карелии, выбитые отдельно (Рис. 2, 18), истречаются в единой композиции с животными. Так же как у верблюда из Аркара солярный знак выбит в петле на ногах и на шее (Рис. 13), как у верблюда из Ташкента петля на mne с некоторым подобием округлости на конце (Рис.I.II). так и у лебедя из Карелии солярный знак выбит на шее (Рис.1.15). т.е. так же как и у верблюдов Кырбукана в виде подвесок (Рис. I. I-2).

Подобное структурное построение может являться результатом иконографического осмысления однотипного сежета, бытовавшего в широком географическом дивпазоне. Об этом же говорят аналогичные композиционные конструкции солярных символов в рисунках, выполненных в виде подвесок и стоек на спине.

Особое внимение обращает на себя круг с вписанной в него





восьмилучевой розеткой из Карелии (Рис.І,7). Судя по всему в этой фигуре следует предполагать полисемантическую значимость. С одной стороны, круг - как символ солнца, с другой - розетка, составленная из "У"-образных фигур, может символизировать ночное светило. Если мы сравним эту розетку, освободив ее от периметра-окружности (Рис.2,20), то увидим полную ей аналогию в восмиугольной розетке из Эламв (Рис.2,19). Причем, как в том, так и в другом случае мы встречаемся с окружностью, сстой лишь разницей, что в Эламе окружность вписана в розетку, а в Карелии - она выведена по периметру.

Необходимо учитывать чрезвычайно широкое распространение подобных фигур. Однако в порядке версии можно предположить следующее толкование. В печати из Элама (Рис.2, I7,22) розетка вырезана под знаками солнца и луны между мужской и женской фигурами с соблюдением традиционной бинарной оппозиции девостороннего (женского) и правостороннего (мужского) положения. Если небесные светила зашифровывают собой космогонические представления (срез по вертикали), то розетка под ними может содержать в своей смысловой нагрузке понятие о мире реальном (срез по горизонтали), то есть это восьмирумовный многоугольник типа "розы ветров". Розетка, вписанная в круг, из Карелии могла содержать в себе одновременно все эти семантические реалии, за-ложенные в печати из Элама в три различных символа.

"Солице-дуна", также как и "день-ночь", составляют смысловую бинарную оппозицию. При анализе петроглифов возникает вопрос о том, с какой сферой бытия древних людей эту оппозицию соотносить, поскольку прямых связей наскальных изображений с мифологическими сюжетами нет. Думвется, что исследование этих комбинированных символов в петроглифическом материале позволит в дальнейшем выделить еще один устойчивый сюжет, связанный, по-видимому, с культом плодородия, относящимся непосредственно к воспроизводству человека как самов себя.

#### Иллюстрации

Рис. I. I-5,8 - Букантау, колодец Кырбукан; 6 - Шишкино; 7, I4-15 - Карелия; 9, I2-I3 - Букантау, колодец Аркар. Рис. 2. I6 - Мохенджо-Даро; I7 - Элам; I8-25 - Карелия.

10 66 145





### Б.Н.Пяткин, Е.А.Миклашевич

# Сейминско-турбинская изобразительная традиция: пластика и петроглифы

Сейминско-турбинский феномен на протяжении длительного времени привлекает внимание исследователей своей уникальностью. Решение связанных с ним проблем даст возможность прояснить картину исторического развития племен эпохи бронзы на громадной территории. Первостепенное значение имеют вопросы происхождения и датировки, определения первоначального центра и путей распространения носителей культурной традиции. Сейчас уже достаточно точно установлены сырьевые источники, охарактиризована специрика броизолитейного производства, создана типология оружия и орудий, дана карактеристика погребального обряда, предпринята полытка реконструкции социально-экономических отношений. Решение этих проблем традиционно базировалось на анализе предметов материальной культуры, в значительно меньшей степени использовались изобразительные источники, карактеризукщие духовный облик культуры и потому обладаещие огромным информационным потенциалом. В отличие от быстро изменяющихся форм оружия, изобразительная традиция значительно консервативнев. Эта особенность связана со стремлением канонизировать выработанные путем длительной традиции образы и сюжеты.

Цель нашего исследования - охарактеризовать сейминскотурбинскую изобразительную традишию, показать возможности ее использования при решении вопросов происхождения, путей распространения и исторических судеб сейминско-турбинского феномена, а также вопросов реконструкции мировоззрения и сопиально-экономических отношений. Одна группа источников - предметы мелкой пластики - уже неоднократно рассматривалась исследователями с некоторых позиций. Другой же источник - наскальные рисунки - не использовался вообще, поскольку он не был известен; не ставилась и проблема поиска петроглифов сейминско-турбинского круга памятников. Нами были поставлены следуюшие задачи: выделить общие значимые стилистические и иконографические привнаки по предметам мелкой пластики; найти по выделенным признакам соответствующие наскальные изображения (с нашей точки врения, наскальные рисунки создаются теми обществами, в которых имеется развитая традиция создания фигуративных





# К статье Пяткина, Миклашевич



Puc.I.





К статье Пяткина, Миклашевич

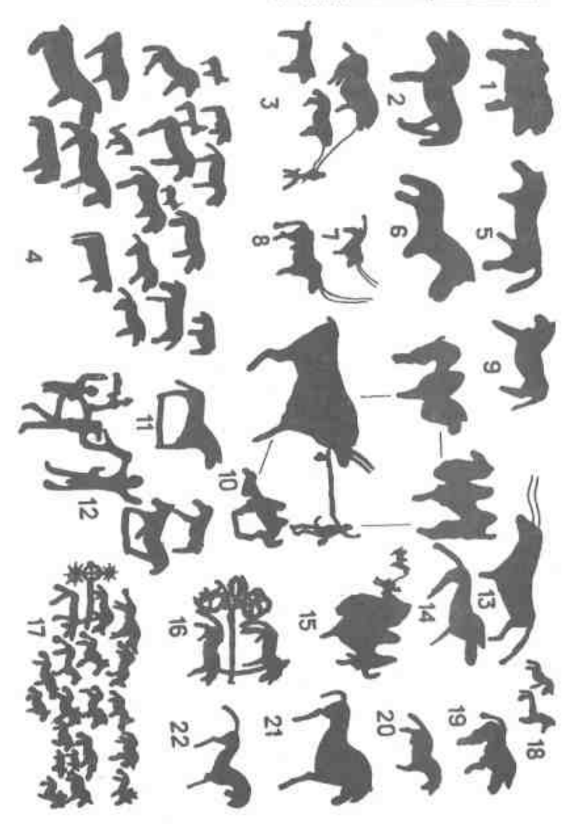


Рис.2.





изображений); выявить информационные возможности источника; проследить развитие сейминско-турбинской изобразительной традиции во времени и в пространстве.

Группа предметов мелкой пластики достаточно представительна - их насчитывается не менее тридрати: это фигурные навершия бронзовых ножей, кинжалов, копий и каменных жезлов, каменные и броизовые скульптурки (Рис. I). Несомненно, самый популярный персоная сейминско-турбинской пластини - конь. Образ коня, воплощенный в специфической изобразительной манере, сочетакщей оригинальные особенности экстерьера, стилистическую выразительность и иконографическую устойчивость, характеризуется следующими признаками: большая массивная широколобая годова с тижелой нижней челостью; толстая, короткая, значительно расширяющаяся к груди шея; обвислый живот; примыя спина; укороченные мощные ноги с выраженным скакательным суставом: стоячая грива, иногда разделенная на пряди; заостренное ухо; помещенный на валике выпуклый глаз; прямые передние в чуть присогнутые задние ноги. Изображенные лошади по своим экстерьерным признанам очень близки лошади Пржевальского. Однако, дикие лошади, нак известно, не имеют челки. У всех же сейминскотурбинских изображений коней особо акцентировано внимание на невысокой стоячей гриве, заканчивающейся нависающей надо лбом острой челкой. У домашних лошадей обычно эта часть гривы лежит на лбу. Условное акцентирование необычного состояния челки на скульптурных навершиях является выражением эстетического понимания образа и его отражения. Торчащая вперед острая челка над мордой - определяющий стилистический признак сейминскотурбинских изображений коней. Наличие устойчивого иконографического канона позволяет включить в серию навершия с фигурками баранов, а единство технических приемов моделировки, композиционная связь зооморфных и антропоморфных изображений (нож из Ростовки) - серию скульптур, изображающих человека. Физический облик отражает по крайней мере два антропологический типа: монголоидный и европеоидный, - однако совпадение стилистических и содержательных признаков допускает объединение в одну группу и позволяет включить их в круг предметов сейминскотурбинской пластики.

Определение набора признаков, карактеризующих изобразительную традишию, помогло выделить сейминско-турбинский петроглифы из огромного пласта наскальных рисунков эпохи бронзы.

10-3 66 149





Наибольшве количество петроглифов, выбитых в описанной манере, сосредоточено в Восточном Казахстане (местонахождения Мойнак, Зевакино, Покровка и др. - материалы З.С.Самашева. Рис. 2. 1.7.8.16.18.20; местонахождения Туль-Куне, Остриково материалы С.С.Черникова. Рис.2, 5, II, I2) и в Центральном Казахстане (местонахождения Сарылык, Теренты - материалы А.Х. Маргулана. Рис. 2. 4,13,14; местонахождения Байконур. Зингертау - материалы В.А.Новоженова, Рис. 2, 3,9,10,15,21,22). Отдельные изображения известны с Алтая (местонахождение Кокорю материалы Д.Г.Савинова. Рис. 2.6 и Жалгыс-Тепе - материалы Е.А. Окладичковой. Рис. 2.17), а также из Ниргизии (Саймалы-Таш материалы Н.А.Шера. Рис.2,19). Анализ показал, что наскальные рисунки описанной изобразительной манеры известны с тех же территорий, с которых в основном происходят сейминско-турбинские металлические и каменные изделия (конечно, за исиличением тех мест, где по причине отсутствия скальных выходов петроглифы не выбивались). Мы не будем касаться вопросов, связанных с отсутствием могильников и поселений сейминско-турбинского населения на тех территориях, где имеются наскальные рисунки. Однако можно заметить, что во всех этих районах имеются илады и случайные находки. Кроме того, специфика погребального обряда в какой-то мере объясняет отсутствие могильников, ибо все известные к настоящему времени могильники сейминскотурбинского круга обнаружены случайно. Отсутствие наскальных рисунков описываемой традиции в Минусинской котловине (откуда известны отдельные находки сейминско-турбинских изделий) можно объяснить тем, что в это время территория была занята окуневским населением, имеющим свою развитую изобразительную традицию. Контактной зоной двух традиций вполне мог быть Горный Алтай, откуда сейчас известны и окуневские и сейминскотурбинские петроглијы. Однако степень изученности этой территории такова, что высказанное предположение носит карактер гипотезы.

Итан, на вначительной территории выявлен новый источник, епособный уточнить и дополнить сведения о загадочном сейминсио-турбинском феномене. Этот источник наделен своими спетифическими особенностями. Петроглифы "не перемещаются самостоятельно" в пространстве. Обнаруженные в разных регионах близние по стилю и сюжету композиции отмечают присутствие и пути продвижения их создателей. Иначе говоря, петроглифы отражают историческую реальность присутствия на определенной территории групп





населения (этноса) с конкретной изобразительной традицией. В некоторых случаях наскальные рисунки являются единственным, а потому уникальным источникам информации. Будучи одним из главных звеньев изобразительного комплекса, потенциально обладая большой семантической нагрузкой, петроглийы помогают охарактеризовать и глубже понять ритуалы оставивших их коллективов. Сочетание трех составляющих - стиля, сожета и воспроизводимых с их помощью ритуалов, - залог достоверности высказанных предположений. Накие же дополнительные сведения получены из нового источника? Наскальные рисунки объективно являются этническим индикатором. Благодаря им удалось значительно расширить территорию распространения сейминско-турбинской изобразительной традишии и вреал ее конкретных носителей. Речь идет не о каком-то межэтническом или многокомпонентном этнокультурном феномене, а о реальных представителях сейминско-турбинской культуры - создателях и на каком-то коротком отрезке времени единственных обладателях самого прогрессивного боевого оружия, получившего в работах Е.Н. Черныхан С.В. Кузьминыха наименование этнического знака. На наш взгляд, оружие не может служить признаком культуры и тем более этническим признаком. Со времени его создания и до момента, когда оно становится "интернациональным", проходит короткий срок. Многочисленные находии литейных форм из поселений и погребений Западной Сибири свидетельствуют о "скоростном" освоении исходных образиов. Аналогичное утверждение может быть высказано в отношении сходства конструкции колесниц сейминце-турбинцев и андроновиев. Предположение о наличии колеснии и всадничества (Черных, Кузыкиных), основанное в первую очередь на соображениях общего порядка из области возможено перешло в разряд установленных фактов. В местонахождениях Покровка (Рис. 2, 16) и Налгыс-Тепе (Рис. 2.17) обнаружены изображения колесниц с запряженными в них сейминско-турбинскими конями, ножи из Едунино и Усть-Мута (Рис. I. I.2) в иной знаковой системе символизируют колесницу. В местонахождении Байконур обнаружено изображение всалника.

С помощью петроглифов уточняется набор персонажей сейминско-турбинского искусства. Основной из них - лошадь, изображались также быки, верблюды, может быть, композиционно связанные с ними рисунки баранов и антропоморфные фигуры. Все изображен-

10-4 66 ISI





ные животные - домашние, что подтверждает предположение о скотоводческом карактере коэяйства сейминие-турбиниев. На скалах изображались наиболее значимые в коэяйственном отношении животные, естественно принимавшие участие в ритуале и сакрализованные тем самым.

Несмотря на то, что петроглиры рассматриваемой традиции известны пока отдельными группами, уже сейчас можно наметить направления распространения сейминско-турбинских рисунков. Наиболее ранние изображения сосредоточены в Восточном и Центральном Казахстане. В качестве исходной территории следует назвать, по-видимому. Восточный Казахстан, поскольку здесь представлено наибольшее количество рисунков архаического облика, с этой же территории происходит значительная серия находок мелкой пластики; здесь же обнаружены и более ранние наскальные рисунки, возможно послужившие прототипами для сейминско-турбинских. Эта территория уже рассматривалась в качестве метрополии многими исследователями. Наши сведения, основанные на анализе наскальных рисунков, подкрепляют и усиливают высказанные другими авторами соображения. Последующие продвижения можно предварительно наметить следующим образом: накая-то часть населения мигрировала на юго-восток в Синизян и Монголию (откуда известны единичные сейминско-турбинские находки).В западном направлении по Казахскому мелкосопочнику продвижение фиксируется по многочисленным скоплениям петроглифов. Что мигранты осваивали эти территории можне, можно судить по едва уловимым, но достаточно достоверным отличиям в стиле. Зооморфные изображения становятся более грацильными, появляются изищество и строгость линий, рисунок приобретает законченность (Рис.2, 7, 19,2, II, I3, 14). Наступает пора классики. Одним из главных персонажей становится человек, он - участник многочисленных сцен ритуаль~ ных сражений и битв, ритуальной борьбы с животным и т.д. (Рис. 2.3.IO.I2). В дальнейшем внутри сейминско-турбинской изобразительной традиции Восточного и Центрального Казахстана выкристал лизовывается сакский звериный стиль (Рис.2,21,22). Так просмятривается путь развития сейминско-турбинского изобразительного искусства, а с ним и судьба культуры, оказавшей большое влияние на последующее историческое развитие огромного региона. Анализ мелкой пластики и петроглиров сейминце-турбинцев позводяет еще раз вернуться к вопросу об андроновском компоненте в





сложении скифо-сибирского единства. По нашему мнению, в сложении искусства ранних кочевников андроновим не могли принимать участия, поскольку фигуративная изобразительная традишия у них неизвестна. Искусство сейминше-турбиншев наряду с другими компонентами, возможно и было одной из составляющих звериного стиля, по крайней мере, в его сакском варианте.

### Иллюстрании

- Рис.І. Сейминско-турбинская мелкая пластика.

  1.2 Алтай; 3,13,20 Восточная Европа; 4,11 Восточный Казахстан; 7,9,10,15,17 Прииртышье; 6,12,18 Центральный Казахстан; 16 Северный Казахстан; 5,14 Киргизия; 8 Минусинская котловина.
- Рис.2. Сейминско-турбинские петроглифы. 1,5,7,8,11,12,16,18,20 - Восточный Казахстан; 2,3,4,9, 10, 13-15,21,22 - Центральный Казахстан; 6,17 - Горный Алтай, 19 - Киргизия.





# В.Д.Кубарев

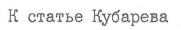
### Периодизация петроглифов Калбак-Тапа (Горный Алтай)

На Алтае, столь богатом разнообразными, археологическими памятниками, особое место занимают петроглифы. В настоящий момент археологам известно более 30 крупных местонахождений наскальных рисунков. При этом отдельные из них (Елангаш, Кокузек) включают десятки тысяч изображений, другие едва насчитывают одну-две сотни рисунков (Куюс, Бичикту-Бом и др.). Алтайские петроглифы изучены неравномерно. Большее внимание уделялось памятникам, расположенным в юго-восточных и чентральных районах региона. Другие малоизвестные местонахождения даже не обследовались специалистами.

К числу наиболее интересных, во всех отношениях, памятнимов наскального искусства следует отнести уникальное местонахождение Калбак-Таш. Оно находится в Онгудайском районе ГорноАлтайской автономной области, в ІВ км от с.йня (726 км Чуйского
тракта), на правом берегу р.Чуи. Расположенное рядом с централь
ной дорожной артерией Горного Алтан — Чуйским трактом, оно тем
не менее многие годы не привлекало внимания исследователей. Пер
вооткрыватели Калбак-Таша (П.П.Хороших, 1947; Е.А.Окладинсова,
1984) по достоинству не отенили значение памятника как первоклассного источника по периодизации петроглиров, своеобразного
хронологического "репера", к которому могут быть привяваны мног
актайские петроглиры. Калбак-Таш, пожалуй, единственный на Алтае памятних, где на небольшом, но очень насыщенном рисунками
участке сосредоточены разновременные наскальные композиции. Диа
пазон их широк: от эпохи неолита до древнетюрского времени.

Общее число рисунков Калбак-Таша едва превышает 2000, но ежегодно оно увеличивается при проведении полевых работ (Рис. I). Многие из ник оказались скрытыми под натеками известняка, мком или даже засыпаны землей и скальными обломками. Приведенные в работе П.П.Хороших краткие сведения о памятнике и несколько рисунков не идут ни в какое сравнение с более серьезными и планомерными работами Е.А.Окладниковой, которая зафиксировала в Калбак-Таше уже более 200 композиций. Однако и этот исследователь, нужно признать, довольно поверхностно и быстротечно попытался суммировать данные о памятнике. Укажем лишь на некоторые







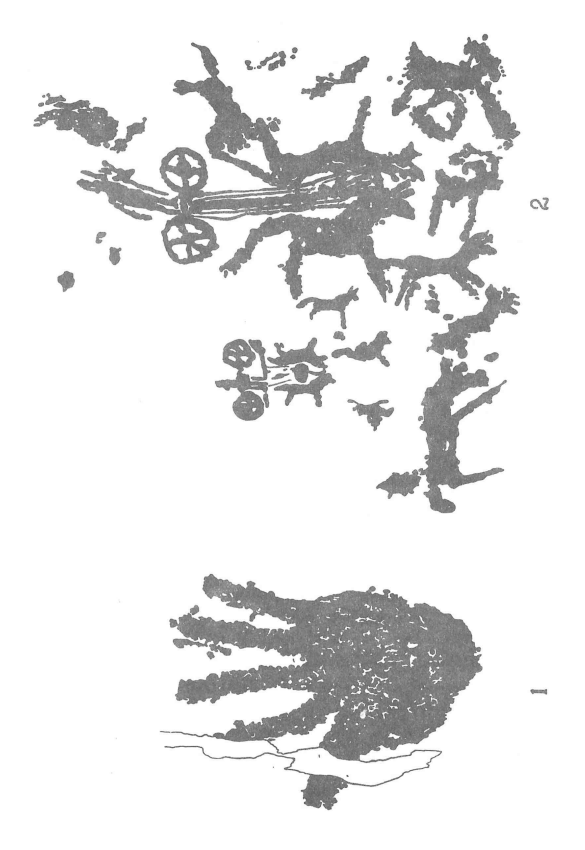


Рис.І

I55



недостатки проделанной работы. Прежде всего это низкое качество скопированных рисунков, сделанных с микалентов, несомненно, без дальнейшей коррекции; явное невнимание к второстепенным сижетам и рисункам, заросшим мхами. В качестве примера, обосновывающего замечания, приведем для сравнения такие данные, как общее число композиций: 200 по Е.А.Окладниковой, более 500 в настоящее время; или древнеториские надписи: І по Е.А.Окладниковой, 17 по нашим данным. Все рисунки Калбак-Таша выбиты каменными и металлическими орудиями, в основном "точечной техникой". Разнообразные сюжеты и даже отдельные изображения позволяют наметить несколько этапов создания калбакташского святилица:

- эпоха неолита представлена крупными фигурами оленей и лосей, выполненных контурным желобком. Размеры некоторых фигур достигают 2,5-3 м. К этому же времени, очевидно, относятся рисунки медведей и редкое, пока единственное на Алтае, изображение лодки;
- 2) к эпохе энеолита-броизы относится самая многочисленная группа петроглифов: стилизованные изображения женщин (часто рядом со зверем); мужские фаллические фигуры; рисунки руки и чашечные углубления; колесницы и выочные быки; погонщики и воины, вооруженные палицами и копьями; фантастические кищники и олени и т.п. К числу редко встречаемых в петроглифах Алтая следует отнести рисунки змеи и различных энаков-символов;
- скифская эпоха характеризуется рисунками оленей с Sвидными рогами, типичными для оленных камней Центральной Азии; спенами загонной охоты, всадниками и военными спенами, а также основными персонажами скифо-сибирского звериного стиля (козлы, волки-собаки, кошачьи хищники, олени, лошади и др.);
- 4) древнетюриская эпоха выделяется небольшим числом сцен охоты на оленей, выполненных техникой граффити. К ІЗ древнетюриским надписям, уже известным на Калбак-Тале следует добавить еще четыре, обнаруженные во время проведения работ. Интересна целая серия знаков и тамг (по начертанию близких знакам руни-





ческих надписей), нанесенных только на одной скальной плоскости, расположенной рядом с древней тропой.

Историческая значимость Калбан-Таша как ценнейшего источника по древней культуре и искусству Алтая не вызывает сомнений. Необходимы скорейшая публикация и введение в научный оборот новых материалов этого памятника.

### Иддюстрации

Рис. I. I - изображение руки; 2 - колесницы Калбак-Таша.





#### Е.П. Маточкин

### Петроглифы Чёрной речки

Район Катунского кребта на Алтае, ограниченный Аргутом и петлей Катуни, до настоящего времени остается слабо изученным в археологическом отношении. И котя вокруг него располагается немыло известных пямятников, котя археология Горного Алтая начиналась именно здесь, с раскопок катандинского кургана В.В. Радловым — сам же этот таежный край с высокогорными пастбищами вблизи высшей точки Сибири г. Белухи более не привлекал и себе исследователей исторического прошлого. Проникновение в его глукие, труднодоступные места преподнесло неожиданное открытие петроглифов грота Куйлю, замечательных по свеей идейно-кудожественной выразительности. В той же долине Кочурлы, притоке Катуни автором били открыты также петроглифы у Чёрной речки.

Естественно, в связи с раскопками Радлова возникает закономерный вопрос — прослеживается ли в наскальном искусстве долины Кочурлы художественное наследие ранних кочевников? В гроте Куйлю к нему можно отнести одну небольшую скальную плоскость, где изображены животные в позе "остановленного бега" и птицеголовый олень. Однако все они занимают достаточно скромное место среди остального комплекса более ранних петроглифов, которые начали создаваться, видимо, с конпа эпохи камия. Значительно более мрко скифская традиция проступает в рисунках у Чёрной речки.

Писаница находится от грота Куйлю примерно в 7 км ниже по течению р.Кочурлы там, где перед впадением Чёрной речки ее долина сдавливается скалистыми отрогами. Узкий прижим словно разделяет два мира. Один — с сухими предгорьями, мягким рельефом. Другой — таежный, дремучий, альпийский. С высоты около 400 м над рекой, где расположена писаница, открывается изумительный вид на просторную лесистую долину Кочурлы, замкнутую с юга снежными пиками массива Белухи. Пожалуй, трудно найти более подходящее место, чтобы сбратиться к щедрому духу Хан-Алтая, владеющего обилием зверей, птиц, рыбы, орехов, ягод, грибов. Петроглифы располагаются на ровной вертикальной плоскости ромбонидной формы размером 1,2 м х 0,8 м, ориентированной на юго-восток. Под





лучеми солнца скала приобрела загар красивого коричневого цвета. Достаточно небольшого усилия, чтобы выявить основную, белую фактуру камня (известняка?). Действительно, выбинка эдесь совсем неглубокая, точечными ударами, близкоприлегакщими друг к другу. Вследствие этого способ снятии эстампажа микалентной бунагой эдесь не подходит. Все рисунки выбиты по всему силуэту за исключением одной нижней фигуры, которая выбита по нонтуру в "ажурном" стиле. Техника исполнения писаницы такова, что все изображения получились несколько размытыми, диффузными (Рис. I). Это обстоятельство придает всей композиции необычную воздушность, а овмо сочетание белых фигур и коричневого фона - особую привлекательность среди петроглифов Алтая. В десяти метрах на экпад от основной писаницы на камне выбито еще два козлика, направленных в своем движении на восток.

Основу композиции писаницы Чёрной речки составляют три ирупных животных. Два из них как бы опираются на промадные полукруглые рога козла, стоящего ниже. Левое верхнее животное выделяется среди всех изображений выразительностью своих очертаний. Трудно сказать, что это за зверь. По-видимому, это синкретичное существо, в котором есть что-то и от быка, и от оленя. У него лировидные рога и пушистый хвост, как у яка. Декоративная завершенность форм, изящная обрисовка ног, стоящих как бы на пуантах, - все это близко майзмирским образиям. Принципы скифской изобразительности нашли в этой фигуре необычайно яркое и красивое решение.

Однако первоначальный вид писаницы бых другим. На ней не было этого животного, выбитого в скифское время, а на его месте находилось несколько более мелких изображений. От верхнего из них за контуры новой фигуры выступают хвост, спина, голова с ушками. Пониже можно рассмотреть еще один силуэт подобного типа. Выбивка его более плотная, чем у "скифского" животного. От этого раннего изображения выступает одна задняя нога. Чтото было выбито еще пониже в районе груди и передней ноги "скифского" животного, но что именно, сказать затруднительно.

В первоначальном своем варианте композиция писаницы была построена почти симметрично. В центре ее доминировало крупное животное с большим рогом странной формы. Слева и справа от него ярусом располагались более мелкие животные. Справа они с рогами, слева - безрогие, но с хвостами. На фоне этой жесткой конструкции выбито еще несколько фигурок в более свободном рас-





положении. Некоторые из них выполнены необычайно живо, заставлян вспомнить лучшие образцы насиального искусства эпохи бронзы. Другие же, как большой и маленький козел, изображены схематично, знаменуя собой закат стиля. Все же остальные исполнены стилистически однородно. У них у всех статичные, прямоугольные очертания, подчиненные общей ритмике горизонтального и вертикального членения. По-видимому, особую смысловую нагрузку имеет четко выраженная орментация зверей на запад и на восток.

Казалось бы, одинаковый белый цвет всех изображений говорит о близком времени создания всех фигур в композиции. Однако пропедшие со времен скифов два тысячелетия почти не прибавили к ее патине по сравнению с современными сколами. Следовательно, загар еще двух тысячелетий вряд ли мог быть также различим. То есть, наиболее ранние изображения могли появиться здесь еще в эпоху броизы, котя и позднее, чем основные композиции грота Куйлю, отмеченные большим совершенством стиля.

По своей семинтике образы писаницы Чёрной речки восходят к охотничьему культу хозяйки зверей, обычно представляемой в образе громадного зверя с рогом необычной формы. Кстати, подобный, но более совершенный образ представлен и в гроте Куйлю. Пришедшие к этим охотничьим племенам носители культуры окирского типа властно противопоставили пентральному почитаемому изображению свое, столь отличное от прежнего. В дерэком противопоставлении стиля, в столкновении движения, в акцентации мужского начала они утверждали свое понимание мира. До наших дней дошли многочисленные алтайские сказания о большом белом марале, наверное таком же прекрасном, как выбит он на писанице Чёрной речки.

# Иллюстрации

Рис. І. Петроглифы Чёрной речки.







### Петроглифы в устье р.Чуи (Горный Алтай)

Петроглифы на левом берегу р.Чуи были открыты в 1968 г. Изображения обнаружены напротив известного пункта петроглифов Калбак-Таш (правый берег р.Чуи в 12 км ниже с.Иодро) и ниже до впадения Чуи в Катунь на выходах скальных пород, скальных обрывах по берегам ручьев, на каменных глыбах, лежащих на береговых террасах.

Различающиеся по технике исполнения и стилю изображения можно предварительно отнести к разным историческим эпохам: бронвовому веку, скифскому, тюркскому и этнографическому времени. 
Выбивка (контур, силуэт) характерная для петроглифов первых 
двух эпох, в технике граффити выполнены петроглифы тюркского 
времени, как и часть изображений, относимых к этнографической 
древности. Этнографическим временем датируются также изображения, изнесенные путем прочерчивания патины.

Изображения людей в грибовидных головных уборах с копьями и палицами в руках (Рис.І.І) обнаружены на юго-восточной плоскости скалы на левом берегу р.Чуи напротив Калбак-Таша. Человек в аналогичном головном уборе с луком в руках представлен в спене охоты на оленя. Аналогии подобным изображениям известны от Средней Азии до бассейна Енисея, ближайщие - изображения воинов с копьем и палицей известны в петроглифах Калбан-Таша. Эти образы исследователи уверенно датируют эпохой бронзы.

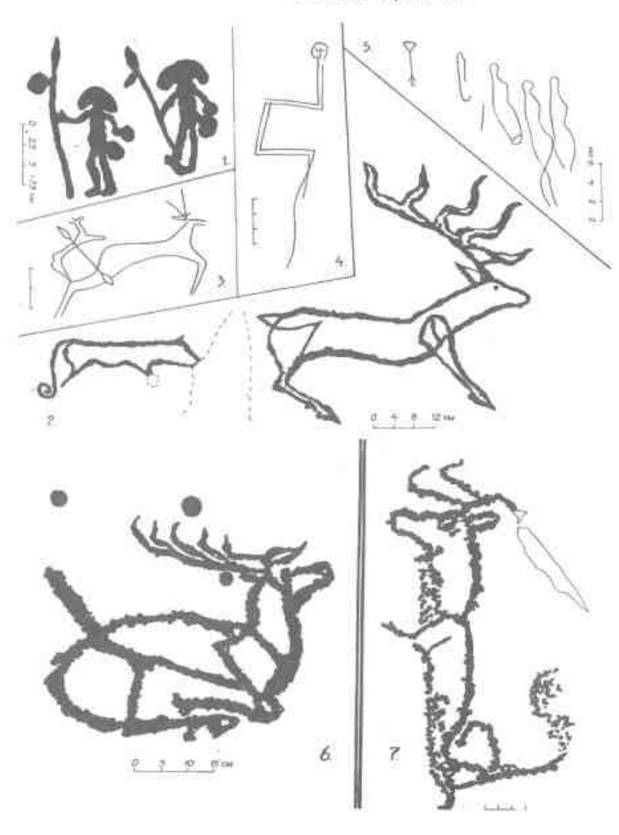
Другие антропоморфные персонажи не имеют грибовидных уборов и изображены как с оружием (луки, копья), так и без оружия. Види мо, в эпоху броизы выбиты фигуры быков. Признаки этих изображений: массивное прямоугольное туловище, рога, часто замкнутые в кольцо, квост с кисточкой на конце. К этому же периоду, очевидно, относятся изображения других животных: лося, оленей, коэлов.

Изображения на поверхности скальных выходов в урочище Катындой интересны проявлением архаизирующих черт в сюжетах, традиционно определяемых как скифские. Две фигуры оленей, одна в илассической пове лежащего "скифского оленя" (Рис.І.б); другая - стоящий олень с приподнятой иверху головой - сочетаются с чашечными углублениями-лунками. Эти два изображения, возможно, выполнены одной рукой. Большие размеры фигур, расположение их на горизонтальных плоскостях, обращенных к небу, сочетание с





# К статье Черемисина



Puc.I





чашечными углублениями являются свидетельством относительной древности этих изображений (конец П - начало I тысячелетия до н.э.), а также, на наш вэгляд, указывают на восприятие изображенных оленей как жертвенных животных.

Рядом, на западной плоскости округлого скального выхода выбита сложная композиция, в центре которой - кощачий хищник со змеей в когтях. Над ним изображение головы другого животного, очевидно, копытного. Размеры композиции - 100 х 100 см., фигуры кошачьего - 100 х 70 см. У хищника округлое ухо, когтистые лапы, хвост на конце закручен в колечко, переданы ребра или раскраска тела зверя. Ряд черт в передаче фигуры хищника имеют аналогии в изображении зверя с центральной части святилища Калбак-Таш. Близкое фигуре коттистого хищника изображение известно на скалах Куйлуг-Хема на Енисев, с которым, возможно, есть и сюжетная аналогия: хищник с добычей.

Эмея в когтях зверя определяется по треутольной голове и извилистому телу. Ранее этот сюжет в петроглифах был неизвестен. Его открытие позволяет говорить о древности и значимости иифологомы "хищник и змен", трижды воспроизведенной в золотых застежках из Сибирской коллекции ("волк со змеей"). Датировка номпозиции — в пределах начала I тысичелетия до н.э.

К более позднему времени, вероятно, относится композиция на северной плоскости скалы неподалеку от фигур оденей: дось, олени, антропоморфные персонажи, собака, дошадь. В изображении лошади, видимо, передана коротко подстриженная грива, в другом изображении лошади — султанчик (?).

Изображение оденя с вывернутой задней частью тела на восточной плоскости скального обломка у прижима за урочищем Катындой (Рис.1.7), очевидно, соответствует пазырынской стадии культуры ранних кочевников Алтая. Сцена преследования кищником олени, обнаруженная на обломке скалы в завале намнепада возле многотонного остания на правом берегу р.Чуи (725 км Чуйского тракта) выполнена, вероятно, в конце скирской эпохи (Рис.1.2). Появляются своеобразные орнаментальные детали: бедро оленя выделено углом, а,плечо"- разделением пополам верхней части передней ноги, фигура оленя лишена внутреннего разновесия - передняя нога как бы "вырастает" из шеи; фигура хищника схематична.

Таким образом, изображения скифского времени можно предположительно отнести к разным хронологическим отрезнам этой эпохи.





начиная от рубека II-I тысячелетий до н.э.

Петроглифы тюркского времени обнаружены на западных плоскостях скального обрыва у ручья Катындой. Представлены гравировни копытных, тела которых "перечеркивает" изображение стрелы, реже - двух стрел. Наконечники стрел - ромбические, со свистункой; передано также оперение (Рис.1,3).

Резные изображения четырех человаческих фигур, возможно, передающих образ женщин (?) и рядом с ними - стрелы с оперением, вароятно, относятся к этнографическому времени. Алтайским рисунком можно считать символическое изображение человаческой фигуры, у которой переданы черты яица (глаза, нос), а тело - в виде двойной линки, на уровне груди поворачивающей влево под примым углом и образующей примоугольный выступ. Прямае зналогии этому изображение навестны в гравировнах на наменных плитких на Горного Алтая, изображения людей этнографического времени в наимональной одежде известны в петроглифах Тувы. Своеобразный выступ интерпретируется исследователями как изображение детали одежды - фигурного клапана халата.

Таким образом, петроглијы устья р.Чуи содержат изображения и композиции, позволяющие в известной мере детализировать кронологические привизки различных групп изображений.

Иллюстрации

Рис. І. Петроглифы в устье р.Чум.







### Погребальная колесница карасукского времени

Среди многочисленных петроглифов с изображениями колесниц эпохи поздней бронзы Ежной Сибири и Центральной Азии особого внимания заслуживают памитники этого типа, изредка находимые в погребальных комплексах. Среди них выделяются изображения четырех колесниц, повозки, фигуры человека, диких и домашних животных, обнаруженные в начале 70-х гг. на разбитых плитах покрытия и северо-восточной стенке одного из каменных ящиков в карасукском могильнике Хара-Хая.

Дучжей сохранностью и завершенностью отличается композиция, расположенная на торцовой стенке нщика. Здесь в технике точечного выбивания широкими (I-2 см) и неглубокими (2-3 мм) линиями передана небольшая колесница, развернутая на плоскости (Рис.I). У нее овальная платформа с круглым, закрытым кузовом в центре и двуми открытыми площадками впереди и сзади. Колесная ось, проходящая под центром кузова, оканчивается укрепленными на ней небольшими дисковыми колесами. Длинное дышло прикреплено к ярму без помощи ремней и перекладин. Хомутики, расположенные по кралм ярма, завершены массивными перекладинами четырехугольной и треугольной формы.

Колесницу перекрывают две линии, одна из которых образует замкнутое пространство, вытянуто-овальной формы, в котором находится изображение горного незла с мороткими ногами и туховищем, небольшой головой и бородкой, маленьким торчащим вверх хвостом и парой длинных, загибающихся рогов. Вторая линия оканчивается фигурами двух лошадей, очевидно разной породы, в левом и правом разворотах.

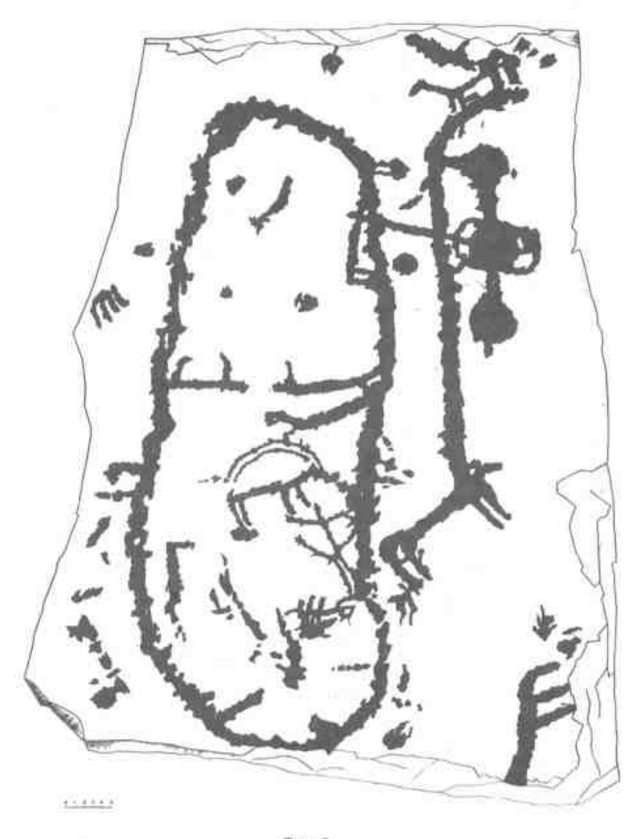
Плановое изображение колесницы, такие конструктивные особенности, как небольшая овальная платформа с двумя открытыми площадками, маленькие колеса, расположенные по центру, длинное дышло и ярмо с комутиками находит близкие аналогии среди легкиз боевых колесниц этого времени, однако, наличие дисковых колес, закрытого круглого кузова, дышла без ремней и перекладины сближает оту колесницу с тяжелой транспортной повозкой.

Подобный симбиоз жегкой боевой кожесницы и тижелой транспортной поволки очевидно обусловлен ее функциональным назначением, расирыть которое помогают данные погребального обряда.





# К статье Филипповой



Puc.I

167





К сожалению, погребение сильно пострадало и от времени, и от грабителей. В нем обнаружены липь две броизовые трубочки-пронизки, кости крупного рогатого скота и разрозненный скелет мужчины 30-40-летнего возраста со следами многочисленных ранений на черепе, одно из которых, по определению антропологов, явилось причиной смерти. Из погребальных сооружений лучше всто сохранились: сложенная из массивных вертикальных плит большая (15 кв.м) прямоугольная оградка, с пристроенными к ней погребениями детей и варослых, и трапешиевидный каменный нщик, состоящий из 5 плит, на одной из которых было выбито, повернутое во внутрь погребения и находящееся в ногах умершего, изображение колесницы — повозки.

Таким образом, фундаментальность и значительные размеры каменных погребальных сооружений, наличие оградок-пристроек и плит с изображениями колесниц днот возможность рассматривать данное погребение как погребение колесничего. О существовании в карасукском обществе колесничьих писал еще С.В.Киселев. Изображение колесницы-повозки, найденное в погребении и, безусловно, связанное с погребальным обрядом, можно отнести к такому виду колесного транспорта, как погребальная колесница, возникновение которой на Среднем Енисее можно связывать с карасукской эпохой.

# Иллюстрации

Рис. І. Изображения на плите могильника Хара-Хая.



#### О.С.Советова



# К вопросу о семантике среднеенисейских петроглифов скифского времени

В петроглифоведении одной из главных и сложнейших тем является проблема семантической интерпретации материала. В этом направлении уже предприняты определенные шаги и предложен, ком представляется, один из плодотверных путей решения этой проблемы — привлечение богатого мифологического наследния (в работах А.П.Окладникова, Я.А.Шера и др.).

Избрав для себя этот путь, попытаемся проанализировать серию интереснейших среднеенисейских петроглифов, относицикся и скифской эпохе (тагарской для данного региона) — времени бытования целого круга культур с высокораввитым искусством (причем в литературе уже отмечался недостаток внимания к петроглифам нак симостоятельной отрасли этого искусства) и выявить опеределенные "мифологические коды", по которым можно делать попытки "прочтения" многих петроглифических композиций этого времении.

Коротко охарантеризуем избранную серию петроглифов. В ней выделяются две крупные группы изображений. В одну из них входят териоморфные образы, жироко представленные в различных образывх искусства этого времени: это олени, козлы, кони, птицы, хищники и т.д. Причем, очевиден тот фант, что мастера стремились не просто запечатлеть отдельные образы, а создавали пелме компланных: это сцены преследования хищником копытных (Оглакты, Шала-болино, Бычиха); "табуны" стремительно мчащихся или замерших в позе "внезапной остановки" оленей, исней, других животных (Оглакты, Суханиха, Куня, Бычиха); сцены охоты (Оглакты, Суханиха, Куня, Бычиха); сцены охоты (Оглакты, Суханиха, Бычиха); найдена уникальная пока сцена борьбы огромного грифона с косулей (Оглакты) и др.

Вторую значительную группу петроглифов составляют антропоморфные изображения, также, как правило, присутствующие в какихто смысловых композициях. Чаще всего это пешие и конные батальные сцены (Оглахты, Куня, Суханиха, Тепсей), бытовые "картинки", "пляски" и сцены, в которых представлены человек и животное (варианты различны).

Очевидно, что в петроглифах отой серии воплодены характерные для мифопортического сознания образы, выраженные сотворив-





# К статье Маточкина



Pwc.I





шим их мастером доступным ему художественным языком.

Для петроглифов рассматриваемой серии характерна своя весьма четкая организация пространства; наиболее часто встречаются
многорядные цепи из движущихся животных определенного вида олени, кони и т.д. (часто по три в одном ряду); реже - кортежи
из животных одного вида или вершницы в позе "внезапной остановни"; имеются случаи, когда композиция построена с учетом верха,
середины и низа изображением разных видов животных (структура
"мирового дерева") и др.

Вот несколько сижетов, обладающих, на наш взгляд, определенным "мифологическим кодом": "мировое дерево", "космическая охота", "борьба с великанами".

Мировое дерево представлено в петроглифах вертикальной и горизонтальной структурами.

В качестве иливстрации реализации вертикальной структуры мирового дерева служит Усть-Тубинская комповиция (Рис.1). где в соответствии с трехчленным делением мирового дерева в верхней части изображена птица (орел), в средней копытные, в нижней - волк; здесь имеется также изображение змеи рядом с животным неопределенного вида. Трикотомическое деление вселенной характерно для мировой мифологии и широко представлено вооморфной серией, локализованной на разных уровнях: птина на верхушке. змей, грызущий корни - внизу и олени, поедающие листья - на среднем уровне. В мирах народов мира орел является символом неба и солнив, отня и бессмертия, символом богов и их посланием. Нередко орлу протиностоит эмеж - в развитых мифологических системах олицетворищая преисподнюю, эло. К хтоническим существам, населящим нижний мир, относится также и волк, семантически близкий мифологическому псу. Эти образы ивляются отражением злого. отринательного, в отличие от благожелательного, положительного, представленного другими видами животных, чаще всего оленями, которые, в данном случае и заполняют среднюю часть композиции. Фигуры оленей особо разрисованы, чем подчеркивается их солярная принадлежность.

І Благодарю Я.А.Шера за возможность использования неопубликованного материала.





# К статье Советовой

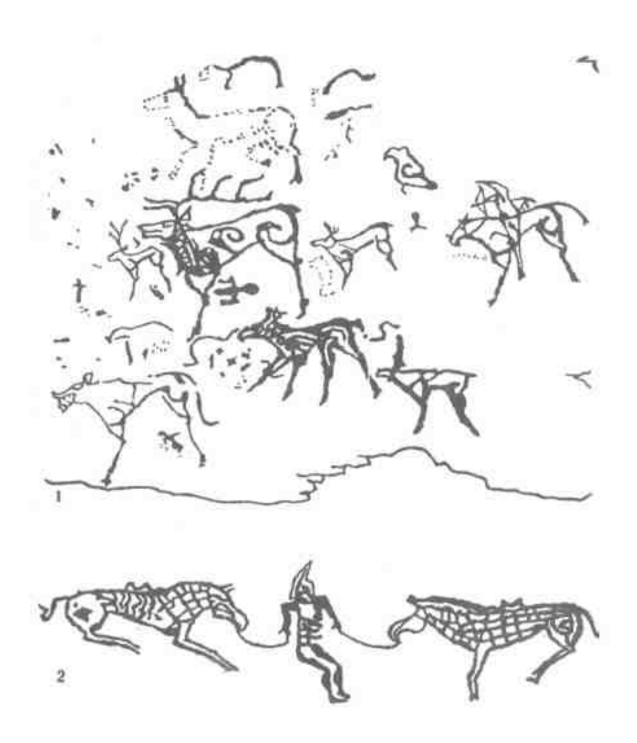


Рис.I. I7I





Горизонтальная структура мирового дерева, как известно, образуется самим деревом и объектами по сторонам от него. Среди среднеенисейских петроглифов дотагарского времени известен сюжет "кони у мирового дерева". В скифскую эпоху этот сюжет претерпел определенные изменения и реализовался в следующих вариантах: 1) в качестве мирового дерева теперь выступает антропоморфная фигура, по бокам ее располагаются кони (Рис.1.2); 2) вместо коней представлены другие копытные (олени), причем нередко используются более ранние композиции.

Скжет с антропоморфной фигурой и парой противостоящих коней известен по индоиранской и вообще по индоевропейской мифологии. Истоки его, вероятно, исходят из культа близненов, существовавшего у древних индоиранцев. В "Ригведе", например, мировое дерево сопоставляется с рожающей женщиной или заменяется женщиной - богиней-матерыю. Общечеловеческий миф с двух близнецах-родоначальниках приобрел своеобранную окраску и тесно слился с культом кони: индоевропейцы представляют близнецов в виде двух юношей - одного на белом, другого на черном коне или в виде двух коней, стоящих возле богини-матери, которыя заменяется древом жизни. Очевидно в оглахтинской композиции нашии отражение подобные представления. В мировом искусстве широко представлены иконические варианты спжета, когда в качестве мирового дерева выступает антропоморфная фигура, например, в древнегреческой арханческой вазописи, на пинтограммах жертвенных сосудов элохи бронзы из Китая, женщина и два коня показаны на пластине из Карагадеоуашка и др.

Очевидно, сюжет этот был близок и понятен тагарцам, ибо для его реализации нередко использовались "чужие" и даже значительно более ранние композиции.

Среди петроглифов рассматриваемой серии неоднократно повторяется сюжет с лучником и противостоящей ему парой оленей (Суханиха, Бычиха). Композиция достаточно лаконична, круг персонажей ограничен двумя (тремя) соподчиненными героями: дучникохотник и олень (олени), причем солярная принадлежность последних подчеркнута своеобразной разрисовкой туловиц. Возможно, здесь представлена иллюстрация арханческого мифа о Великой Охоте, поэтически отражающей циклизм временных ассоциаций и широко представленной у различных народов. В мировой мифологии широко представлен сюжет о преследовании культурным героем "лишних"





солиц и уничтожении их. Основным атрибутом охотинка является лук (нак и у героев в петроглифических сценах). В мировой ми-фологии культурный герой часто оказывается искусным стрелком, лучником, лук частый атрибут богов. Существует огромное количество вариантов мифа, связанного с преследованием самки животного охотником. Характерно, что преследователи иногда принимиют разные облики, в том числе, облик медведя (а на Оглахтах как раз имеется композиция, в которой " солнечных" оленей преследует медведь), россомахи, какого-нибудь другого хищника.

Значительный интерес среди антропоморфной группы петроглифов представляют симеты с "велинанами" (Тепсей, Оглахты), когда наряду с фигурами "обычного" размера присутствуют и гипертрофированные. Как правило, они вооружены палицами, чеканами, другим оружием. Практически всегда "велинаны" представлены в сценах противоборства (за исключением единичных экземплиров на Оглахтах). Их противники обычно запечатлены весьма "отважными" - либо скачущими на конях навстречу врагу, либо сражающимися с ними.

Разные типы витропоморфных существ гигантского размера известны в мировой мифологии. Наи правило, они выполняют функции чудовищ-"вредителей", некоего враждебного народа, с которыми сражаются боги, либо культурные герои. Победа над "великанами" означает победу над хассом и шаг к установлению космоса.

Итак, мы лишь схематично обозначили некоторые из популярных симетов, присущих наскальному творчеству скифской эпохи. Разумеется, они не являются прямыми иляюстрациями древних техстов, ето, скорее, своеобразный парафраз универсальных мифологических структур, выраженный мастерами, создававшими петроглифы, доступными им изобразительными средствами. В этом смысле петроглифы являются уникальным материалом для реставрации идейных представлений безписьменных племен, какими были обитатели Ханасско-Минусинских степей в сиифское время.

# Иляюстрации

Рис.І.І — комповиция петроглифов. Усть-Туба Ш (по Я.А.Шеру); 2 — скжет "мировое дерево" Оглакты (по Я.А.Шеру).





#### Д.Г. Савинов

### Наскальные изображения в стиле оленных камней

Главной задачей изучении необозримого наследии древнего петроглифического искусства в настоящее времи является выделение изобразительных пластов, основанное на определении их ареалов, сопоставлении с предметными находками из датированных комплексов и выявлении основных сожетных и стилистических особенностей изображений, характерных для того или иного периода.

В петроглифике северных районов Центральной Азии - от Монголии до Иртыва - один из наиболее четко определимых изобразительных пластов представляют собой наскальные изображения, выполненные в стиле оленных камней. Имеется в виду своеобразный и яркий изобразительный канон, представленный на оленных камнях монголо-забайкальского типа, для которого характерны изображения оленей с плавно очерченным туловищем и треугольным выступом на спине; стоящих, "летящих" с подогнутыми ногами, ногами, переданными в виде трапециевидных отростков или просто без ног; илинообразной мордой с листонидным ухом и большим округлым глазом (за что в старой русской литературе они получили название "пигалиц"); ветвистыми, вытянутыми вдоль всей линии спины, рогами. Оленные камим этого типа в основном сконпентрированы на территории Монголии и охватывают соседнюю область Забайкалья, аналогичные изображения оленей известны на па мятниках Тувы и Горного Алтая, где они сосуществуют с олениими намнями другого, саяно-алтайского, типа.

Долгое время наскальные изображения в стиле оленных камней не были известны; поэтому свойственные им приемы стилизашии рассматривались только в качестве шпределенного атрибута статуарных памятников, что естественным образом отражалось на решении вопроса об их культурной принадлежности, хронологии и семантики. Первые наскальные рисунки, выполненные в стиле оленных камней, не считал одного эстампажа В.В.Радлова, были опубликованы в 50-60 гг.; однажо, не привлекли и себе достаточного внимания. С тех пор петроглифика обогатилась значительным количеством новых материалов, показывающих, что наскальные изображения в стиле оленных камней не только имеют достаточно широкий вреал распространения, но и, по-видимому, представляют собой ту среду, в которой произошло само формирование этого





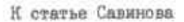
стиля, изучение которого должно вестись с учетом всех имеющихся данных как по оленным камням, так и по наскальным изображениям.

Наскальные изображения в стиле оленных камией (Рис.1) известны в настоящее время в Монголии, на Алтае и в Казахстане, то есть имеют более широкое распространение, чем оленные камни монголо-забайкальского типа. Крайняя западная точка их распространения, по-видимому, находится в Каратау, где открыта композиция из пяти фигур оленей, являющаяся "как-би проекцией оленных камией на вертикальную плоскость скалы". Однако, чаще всего, в отличие от оленных камией, подобные изображения расположены на плоскости скалы свободно, среди фигур других животных, от которых они отличаются, в первую очередь, более крупными размерами. Можно думать, что устойчивое соблюдение изобразительного канона, характерного как для оленных камией так и для наскальных изображений, отражает не только кронологическое, но и смысловое единство рассматриваемых памятников.

Вопрос о жронологии наскальных изображений в стиле оленных намней, в первую очередь, зависит от датировки оленных камней монголо-вабайкальского типа, на которых изображены предметы вооружения карасукского облика. Не рассматривая здесь подробно предложенных в литературе вариантов решения этого диоиуссионного вопроса, в целом период формирования и развития стиля оленных камней можно определить первой половиной I тысячелетия до н.э.

Начальные истоки формирования рассматриваемого изобразительного канона, представленного на оленных камнях в уже сложившемся виде, пока не поддаются определению. Мнение о появлении его в результате стилизации изображений оленей на камнях саяноалтайского типа, основанное на предполагаемом хронологическом соотношении двух основных видов оленных камней, не состоятельно, так как, во-первых, они представляют собой две самостоятельные изобразительные традиции; во-вторых, оленные камни многоло-забайкальского типа по изображенным на них реалиям оказывются более древними, чем саяно-алтайского, что подтверждается и случаями палимпсестов, зафиксированных М.А.Дэвлет; в-третьих, между ними нет никаких переходных форм. Отдельные общие стилистические злементы (форма уха, круглый глаз, треугольный выступ на спине), скорее, свидетельствуют об "обратном" влиянии изо-







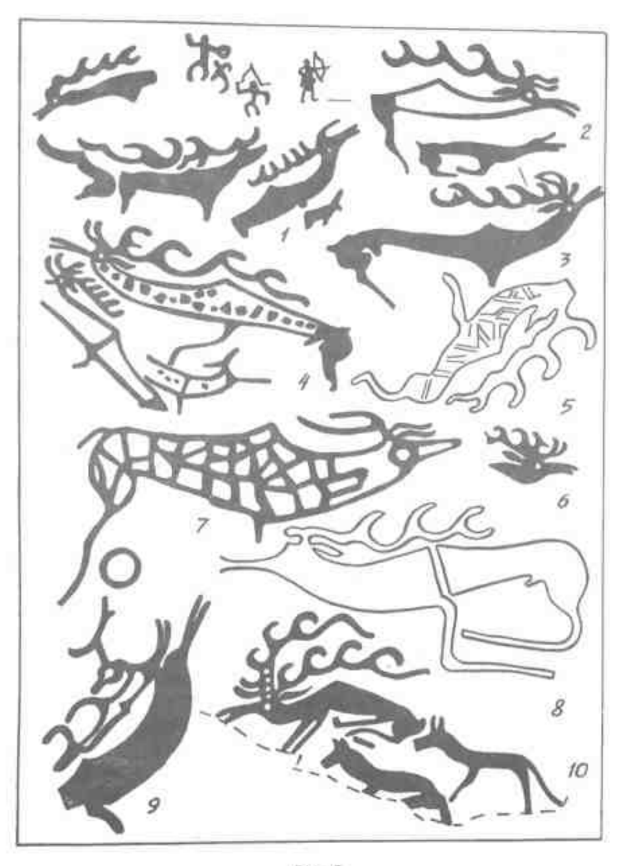


Рис.I, 176





# Н статье Савинова

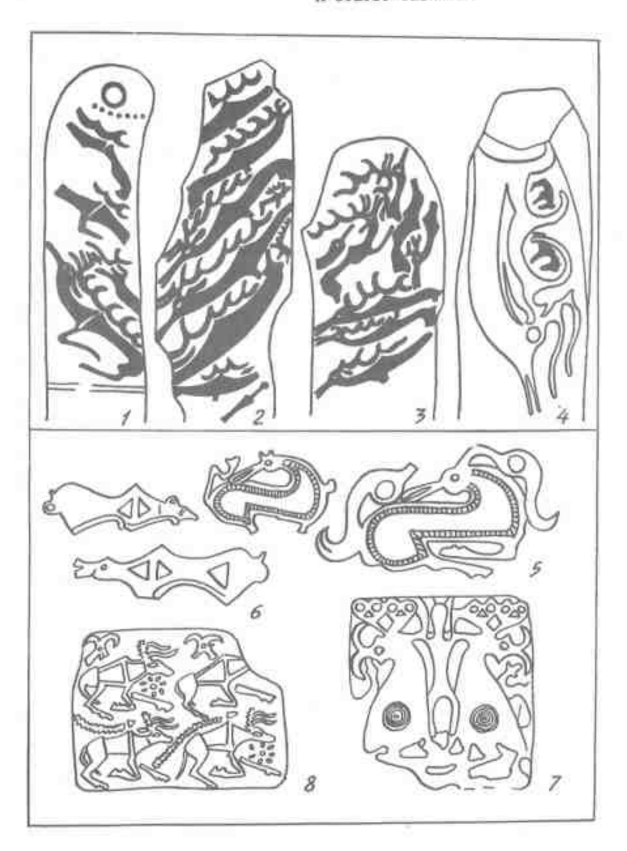


Рис.2. 177





бразительной традиции оленных камней монголо-забайкальского типа на саяно-алтайские. Точка эрения М.П.Грязнова о том, что
своеобразная стилизация рассматриваемых изображений сложилась
первоначально в иной технике, а именно нанесении красочных
рисунков на круглых в сечении деревлиных столбах, интересная
в плане геневиса оленных камней, вряд ли применима а аналогичным наскальным изображениям. Поскольку в предметных сериях из
Центральной Азии и Виной Сибири неизвестно ни одного подобного
изображения, аналогичный характер петрогинфов и рисунков на
оленных камнях, скорее, говорит об их одновременности, чем о
последовательных этапах развития, выделение которых требует
иной, независимой от стиля, системы доказательств.

В этой свизи обращают на себя внимание некоторые, причем достаточно глубокие, западные параллели отдельным элементам стиля, получившего законченное выражение в изобразительной традиции на оденных камиях. Так, на одной композиции с изображением четырех быков из Ирана (период Джеждет Наср) показаны треугольный выступ на месте допаток и вертикальная диния, как-бы "отсекающая" переднюю часть туховища с вытянутой вперед головой. Рядом отдельно изображены передние ноги, а также солярные символы и расположенные в противоположном направлении отрубленные головых двух горных козлов (Рис. 2,8). Вытянутую форму туловище с треугольным выступом на спине имеют изображения "собак" из Казбейского илада на Кавказе (Рис.2,6). Образ оленя с иливообразной мордой достаточно часто встречается в кудожественной бронзе кобанской кудьтуры: на бронзовых поясах и квадратных поясных пряжках, причем в последнем случае у оленей показаны утрированно разведенные птичьи клювы и солярные знаки на туловище (Рис.2,7). Н.Л. Членова сравнила необычную трактовку ног, как-бы обрубленных, трапециевидной формы на оленных камнях с такой же передачей ног у лежащего оленя из Лизгора. На ней и на аналогичных ей бляхах позднекобанской культуры морды оленей также показаны вытинутыми, илювообразными (Рис.2,5). Количество параллелей в этом направлении можно было бы увеличить. В пелом, они говорят о том, что отдельные стилистические приемы, характерные для оленных камней (и, соответственно, вналогичных наскальных изображений) были известны в предшествующее время на более широкой территории, где и следует искать истоки формирования этого своеобразного художественного стиля. Можно предпо-





лагать также, что сложение изобразительного канона, явившегося формой выражения определенного вида ритуальных действий, отражено в массе насиальных изображений, а расшвет его, представленный на оленных камнях монголо-забайкальского типа, связан, скорее всего, с социальными процессами развития кочевников Центральной Азик, вызвавшими и жизни и само появление оленных камней.

Семантика изображений, представляющих образ оленя в устойчивой стилистической манере, веролтно, была одинаковой или, во всяком случае, близкой в пределах одной сферы иррациональных представлений. О внутреннем ее содержании и назначении можно судить, конечно, с определенной долей условности по ряду повторяющихся ситуаций, в которых встречаются наскальные изображения в стиле оленных камней.

- І. Крупные размеры некоторых изображений по сравнению с другими, расположенными рядом с ними, чаще всего в одной композиции, петроглифами, подчеркивающие значение центрального персонажа (Рис.І.7.8). Возможно, действия, реконструируемые в связи с "почитанием" подобных изображений могут напоминать тотемические праздники (в широком, общестнографическом значении термина).
- 2. Расположение многих рисуннов по диагонали, как и на оленных камнях, как-бы "улетающих" вверх, причем иногда в сочетании с солярными символами (Рис.І,9). Однако, встречается и вруговое построение композиции, показывающее не только "уход", но и "возвращение" изображенных зверей (Рис.І, І.4).
- 3. Присутствие подобных изображений в сценах преследования и охоты, причем они всегда занимают центральное место, а все остальные персонажи (люди, собаки и т.д.) сделаны более скематично (Рис. I, 2,10). Можно предполагать, что в данном случае имеется в виду не простая охота, а сакрализованное ритуальное действо, главным объектом которого является выполненный в определенной стилистической манере олень.
- Часто встречаются парные изображения разнополых животных (Рис.І,3), на культово-генеалогический карактер которых уже обратил внимание В.Д.Кубарев.
- 5. Встречаются рисунки как-бы обезглавленных и "опрокинутых" животных (Рис.І,5), а также изображения отдельных оленьих голов (Рис.І,6). Можно думать, что некоторые изображения оленей

179





представлены расчлененными или, скорее, подготовленными к расчленению (Рис. I. 7.8).

Конечно, указанные сожеты не исчерпывают всего богатства и разнообразия петроглифического материала, но в целом очерчивают тот круг представлений и ритуальных действий, с которыми было связано нанесение подобных изображений. Это - достаточно широко распространенная идея жертвоприношения особо почитаемого персонажа в целях реиниарнации его и ему подобных, обеспечивающих жизнеспособность данного человеческого коллектива. В петроглифах отражены все последовательные этапы (или наиболее существенные моменты) одного ритуального пикла, несомненно имевшего в обществе этого времени вполне определенную мифологическую основу.

В изображениях на оленных камнях с их многократным повторением однотипных стилизованных фигур эта идея носит уже четко выраженную, усиленную значением самого памятника, социальную окраску. Однако, главные изобразительные средства ее передачи прослеживаются и здесь. Так, на некоторых, возможно, более ранних оленных камних Монголии и Тувы сохраниются изображения крупных фигур оленей (Рис.2,4). Мнение о том, что все "солнечные" одени на оденных камнях стремятся вверх, слишком упрощает их понимание. Иногда на них, как и в петроглифах, представлена замкнутая круговая композиция (Рис. 2.3); часто фигуры оленей ориентированы в разном направлении, по принципу противопоставления "верх- низ" (Рис.2.2). Такое же значение, очевидно, имели и горизонтально расположенные, "опомсывающие" фигуры оленей на оленных камиях. На некоторых из них, также как и в петроглифах. изображена линия, условно "отсекающая" переднюю часть туловища (Рис. 2.1). Часто изображения оленей не закончены, как-бы обрублены. Не исключено также, что передача ног в виде трапениевидных отростков или просто их отсутствие является не только композиционным или стилистическим приемом, позволяющим разместить на небольшой площади серию однотипных фигур, но и отражает ревльную, во всяком случае, первоначально особенность обряда жертвоприношения. Особое внимание на оленных камнях монголозабайкальского типа уделилось изображению оленьих рогов, иногда образующих целые орнаментальные композиции, которые заставляют вспомнить древний палеоазиатский праздник рогов, сохраниншийся у народов Севера - "нилвой".

Значение изобразительного пласта, представленного наскаль-





ными изображениями в стиде оденных камней, также как и соответствукцих им идеологических представлений, явно недооценено в нашей литературе. Между тем, именно в недрах этого пласта зародился сюжет знаменитого скифского оленя. Мотив отдельно изображенной ноги (жертвенного?) животного, имеющий глубожую переднеалиатскую древность, через этот пласт также вошел в сищрское искусство. Можно предполагать, что с этим же кругом представлений связаны и зооморфное оформление ножек сосудов, например, сакских котлов, для приготовления жертвенной пици; выделенный А.Д.Грачом сижет "загадочной картинки", совмещающей фигуры различных животных; и многое другое в культуре и искусстве скифского мира.

#### Иллострании

- Рис.І. Наскальные изображения в стиде оденных камней. I,2,4-6,8,9 - Монголия; 3-7 - Горный Алтай; IO - Тува (I,2, 4 - по Э.А.Новгородовой; 3 - по В.Д.Кубареву; 5,6 - по А.П.Окладникову; 7 - по А.П.Окладникову, Е.В.Окладниковой, В.Д.Запорожской, Э.А.Скорнымной; 8 - по Д.Цэвэндоржу; 9 - по Д.Баяру; IO - по М.А.Дэвлет).
- Рис.2. I-4 оленные камни. I-3 Монголия (по В.В.Волкову), 4 - Тува (по С.И.Вайнштейну). 5-8 - западные параллели отдельным элементам изображений на оденных камнях. 5-7 - Кавказ (5 - по Е.П.Алексеевой; 6,7 - по П.С.Уваровой); 8 - Иран (по Е.Херифельду).





## И.Л.Кыздасов Таштыкские рыцари

После вычленения наскальных рисунков таштыкской эпохи, блестяще подтвержденного находнами гравор на дереве и бересте в силепах этой культуры, каносибирское историческое источниковедение фактически обогатилось новой категорией весьма обширного и многообразного материала. Однако до сих пор возможности этого исследовательского направления, способного стать внолне самостоятельной отраслые научных поисков, недостаточно осознается и реализуются учеными. Анализ таштыкских писаниц способен значительно дополнить скудные письменные свидетельства о той эпохе, когда были заложены основы самобытной средневеновой пивилизации Южной Сибири. Заполнить один из пробелов в исследовании уровня социально-экономического развития енисейского общества 1 в. до н.э. - У в.н.э. помогают, как полагаем, публикуемые ныне изображения.

В 1987 г. на плите одного из салбымских курганов нами обнаружена многофигурная композиция (Рис.1, 1-5), довую часть ноторой составляют типично таштымские изображения двух лучников, а правую - более детализированные рисунки трех человеческих фитур: двух рыцарей и, возможно, женщины. Об их тватыкской принадлежности говорит характерная передача тела профильным изображением головы и ног при фронтальном положении торса с разведенными руками. Если фигура # 3 оставлена незавершенной, то следукщая (№ 4) позволяет вполне подробно представить себе основные особенности доспеха. На воине конический, вероятно, склепанный из пластин шлем с султаном и с назатыльником, длиннополый притвленный панцирный кар тан с короткими рукавами и высоким стоячим воротником. Рядами нашитых пластин защищены, судя по особенностям изображения, не только торс, но и нажняя часть бедер и голени человека, зато область живота не имеет линовки, передавщей броню. Подобная особенность отмечастся и для незаконченного изображения № 3.

Сопоставляя садбыкские рисунки с скжетными тактыкскими гравировками на скалах и предметах, нельзя не заметить сколь разнообразно воспроизведенное там защитное вооружение. В основном переданы воины, лишенные металлических доспехов и облаченные в недостигавшие колен приталенные куртки с небольшими разрезами





внизу. Так одеты и всадники и пехотиниы. По-видимому, часто эта куртка представляла собой безрукавку (Рис. 2, I) и, будучи выделанной из кожи, являла наиболее простую форму защиты (Рис. 2.2). Однажды такая одежда дополнена, очевидно, бронированным широким поясом (писаница Тус коль, прорисовка Н.В.Леонтьева. 1975 г) и поножами с пластинчатым набором (Рис. 2. 3-4). Усиление подобного доспеха панцирным жилетом, достигавшим талии, демонстрируют фигура пехотинца на писанице у улуса Подкамень (Рис. 2.5; прорисовка Л.Р.Кызласова, 1959 г) и, вероятно, частично упелевший всадник, изображенный в веркнем ряду осыпавшейся плоскости Тус коля (Рис.2,6). Именно такие короткие куртки. полностью общитые металлическими пластинами, составили основу тижелого доспека, защищавшего весь корпус воина. Набедренная часть брони, иногда именшая накладки отличаншейся от нагрудника формы, была несколько короче нижней одежды (Рис.3.1-2). Дополнением такого доспеха явились кожаные (Рис. 3.2) или усиленные пластинчатым набором (Рис. 3,3-4) наплечники, достигавшие локтя. Вероятно, на основе такого защитного облачения сложился и тяжелый длиннополый доспех, известный по рисунку на стеле Ташебинского чавтаса (Рис. 3.5), а также, возможно представленный на неполной фигуре всадника с колчаном на одной из тепсейских планок (Рис.3,2). Если в последнем случае это броня человека, а не его коня, то следует заметить, что она скрывает подол нижней одежды. Именно эти особенности тижелого доспеха конника отличают и фигуру № 4 салбыкской композиции: длинный панцирный кафтан, достигающий низа голени, необозначенный (вероятно, невидимый в этом ракурсе) разрез, разделяющий полы. Думается, что перед нами изображение спешенного катафрактария, наиболее полно передакщее оборонительный доспех этих воинов и позволяющее судить о его типологической связи с облачением тяжелой таштыкской пехоты. Ташебинский рисунок дополняет представление о снаряжении бойна наручьем или длинной рукавицей, защищавшей предплечье.

Благодарю Н.В.Леонтьева, Л.Р.Кызласова и А.И.Готлиба, предоставивших для изучения и публикании свои прорисовки писаниц.





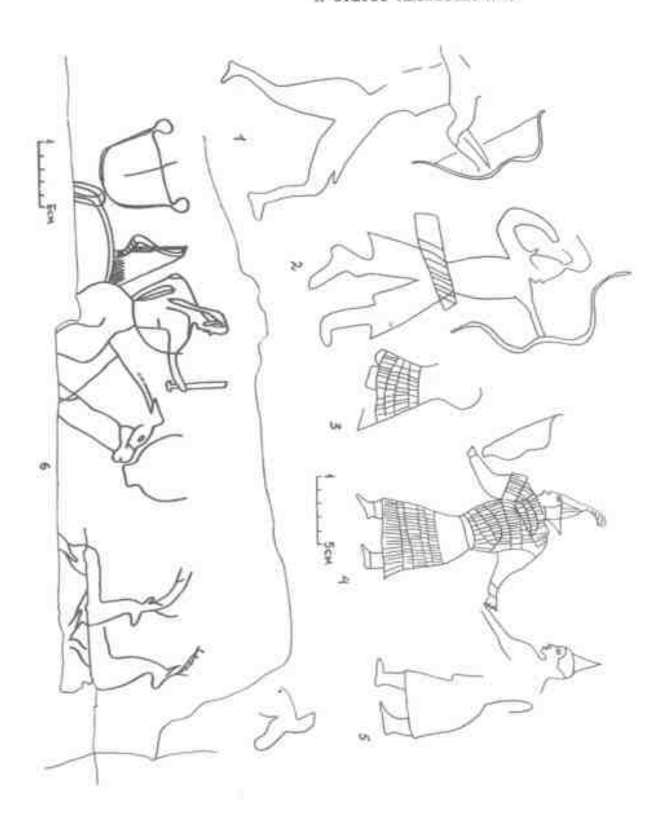
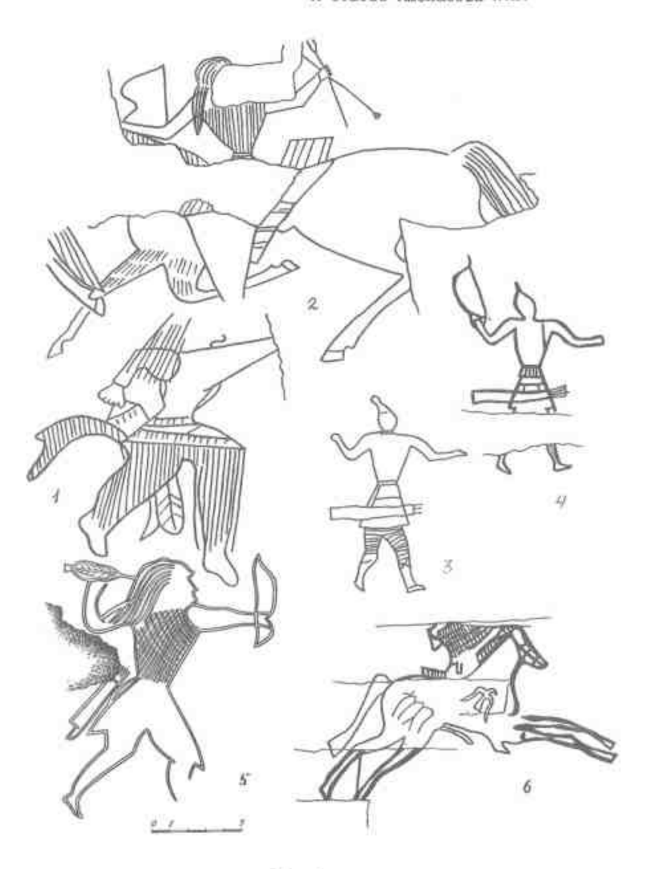


Рис. І

184







Pwc.2. I85





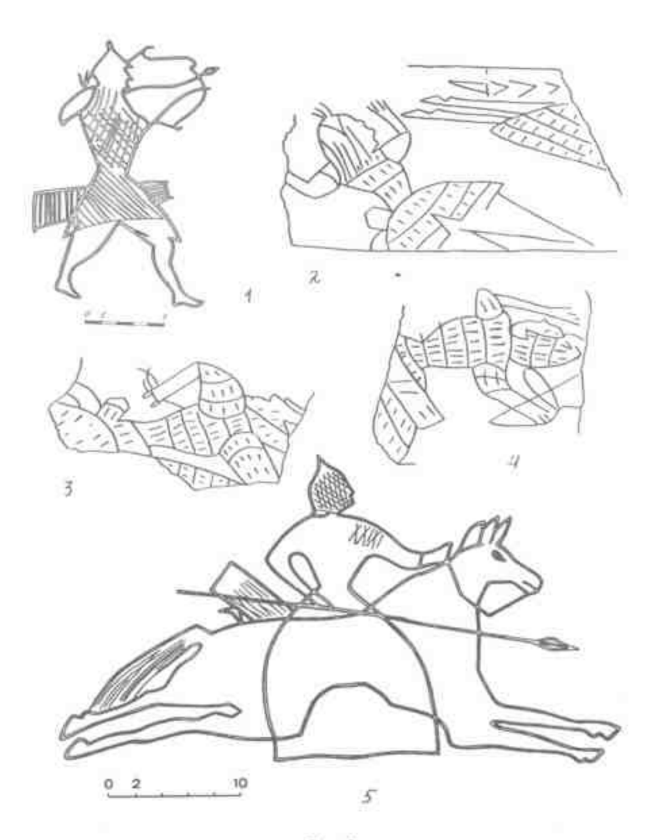


Рис.3.





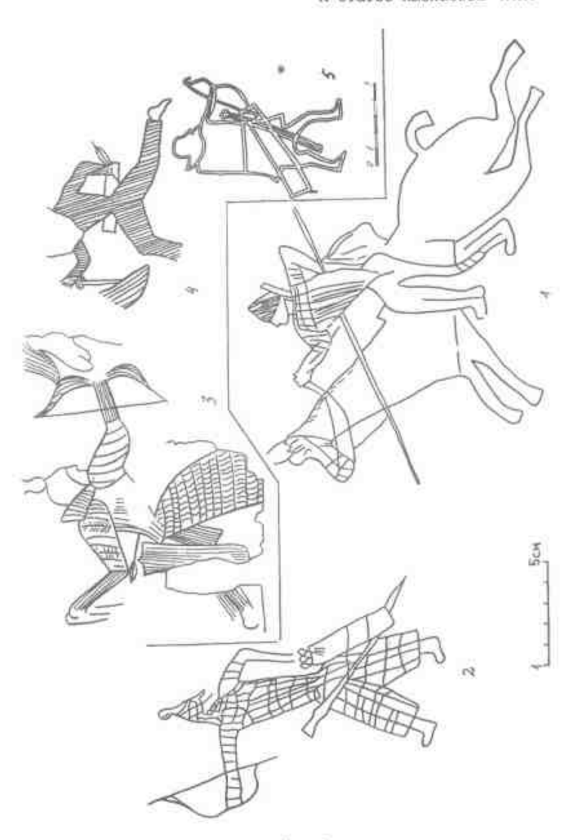


Рис.4.





Второй типологический ряд развития таштыкского доспеха начинает, вероятно, кожаная рубаха с длинными рукавами, заправленная в облегающие фигуру кожаные штаны. Так одеты всадники и пехотины, изображенные на тепоейских планках (Рис.4.4). Усидение такой защитной одежды панцирной безрукавкой демонотрирует рисунов конного колейщика на писанице горы Чалпан близ оз. Белё (Рис.4,1; прорисовна А.И.Готлиба, 1988 г.). Здесь броня дополняется наплачьем, по-видимому, набранным из стальных обручей, команым наручьем и рукавицей, а также, возможно, и поножами. В защите нижней части теда броней можно наметить еще две разновидности. В порвом случае, представленном изображением на тепсейской планке, тяжелый доспех сформирован закрывающим торс панцирем и покрытым рядами пластин длинным фартуком (Рис.4,3). Наплечники этого рыпаря также, видимо, набраны из тонких стальных обручей (даминарная система брони), а наручи, судя по карактерной для тепсейских гравор манере изображения, выделаны из кожи, как и достигающие колен штаны и закрываещие голени ноговицы. Второй тип боевой одежды бронированной пехоты известен по двум видам рисунков: контурным и лишенным каних-либо деталей и, следовательно, наводящим на мысль об отсутствиии металлических доспеков, и весьма подробным воспроизведениям, свидетельствующим о поспешности подобных умозаключений. И те, и другие изображения (Рис.І,2; 4,2) представляют своеобразный "брючный" доспех, особенностью которого являются не только закрывающие торс панцири, но и покрытые стальными пластинками штаны прямого покроя, достигающие лодыжек. На рисунке чалпанской писаницы ясно видны и длинные рукава боевой куртки, покрытые, очевидно, броней ламинарского типа.

Имеющиеся изобразительные материалы позволяют полагать, что таштыкские доспеки представляли собой многообразное явление, но основные их виды были карактерны в равной степени и для пехотных, и для кавалерийских формирований. Вместе с тем, наиболее сложные их типы отличали тяжеловооруженных всадников (длиннополые доспеки) и пехотинцев ("брючные" доспеки). Защитную одежду воинов можно разделить на две группы, присущие обоим родам войск, по наличию или отсутствию высокого стоячего ворота, усиленного пластинчатой броней. Таштыкские шлемы по большей части коннческие: наборные (Рис.3,4,5; 4,1,2) или клепанные (Рис.





1,4), изредка, вероятно, просто кожаные или цельнокованные (Рис.4,3). Иногда эти вишаки лишены дополнительных приспособления (Рис.4,1), но часто ясно показаны назатыльники (Рис.1,2,4; 3,4,5; 4,2,3), а то и покрытые пластинами нащечники (Рис. 3,4). В двух случаях можно подозревать изображение закрывающего лоб и переносье козырыха (Рис.3,3; 4,2). Обычно шлемы завершаются острийном, в ряде случаев украшенным султаном (Рис. 1,1,4), но обычным было, по-видимому, и шаровидное окончание навершия (Рис.4,2).

Обязательной принадлежностью и конного, и пешего воина были сложный лук с налучьем и конический или пилиндрический колчан со стрелами, которые носили на поясе. На некоторых гразирах изображены свадаки-гориты (Рис.1,6). Тижелая пика отличала всадника-катафрактария (Рис. 3,5; 4,1), а пехотиниа-броненосна - длинный прямой меч (Рис.4,2,5). Один из воинов, вооруженный такии мечом , изображен в широком, скрывающем фигуру доспехе, снабженном то ли стоячим воротником, то ли круглым шлемом с назатыльником (Рис.4.5). На тепсейских планках по разу изображены лишенные металлических панцирей пехотинци, вооруженные копьем (возможно, воин произен им) и коротким мечом с круглым набалдашником и без перекрестья (Рис.4,4). Вероятно, такими мечами сражались и легковооруженные всадники: следы их использования в виде рассеченных грудей изображены не только у пехотиниев, но и у кавалеристов. На писанице Хызыл хал (бассейн р.Уйбат) нами найдена сцена конной охоты, в которой всадник преследует оленей, обнажив подобный меч. Кстати, на левой руке наездника, видимо, поназан налокотник (Рис.1,6), присущий и фигуре певего лучника на Сулекской писанице. Весьма интересно, что хызылхаинский охотнин сидит на коне "по-дамски". Эта поза, сравнительно обычная дли изображений катафрактариев разных земель (Рис. 4.1), возможно, является иконографическим признаком героизированного персо-Haza.

Здесь нет места подробно останавливаться на проблеме происхождения описанных типов таштынского доспека. Можно сназать, что основой одной их группы служили защищенные броней коротнополые куртки и длиннополые кафтаны, снабженные жестими стоячими воротниками и наборными наплечниками и наручами и дополнявшиеся пластинчатыми (наборными или клепанными) шлемами-шишанами. Все эти элементы находят близкие подобия в главных видах вооружения пехо-



тинцев и вседников других земель, датируемых таптыкской эпохой. Комплекс принадлежит, по-видимому, среднеазиатской традиции, получиваей широкое распространение в гунно-сарматское время. Наиболее сходиме с таптыкскими изображения воинов выгравированы на исстиных пластинах из Орлатского могильника П в. до н.э. - рубежа н.э. расположенного близ согдийского городица Кургантепе. Отмеченияя близость таштыкского оборонительного набора и среднеазиатским по происхождению формам заслуживает пристального внимания. Ведь тантыкское общество сменило на Енисее гуннское государство, однако, доспехи описанного типа лишены центральновзиатских или дальневосточных черт. В этом, должно быть, отражается исконная принадлежность кжносибирского населения к западновнаетскому культурному кругу. Проблема происхождения "бршчного" доспеха требует изучения.

Сравнительно-типологический взгляд на изображения таштыкских воинов приводит к выводу с существовании в местном обществе в I в. до н.э. - У в.н.э. вооруженных сил трех различных видов, присущих как пехоте, так и кавалерии. Первую категорию составляли легковооруженные воины, не имевшие металлических доспеков, вторую - бойцы, облаченные в стальные шлемы и панцири, а третью - закованные в тяжелую броню с головы до ног копейцики-катафрактарии, меченосцы-пехотинцы. Нет сомнении, что подобная дифференциация войска отражает расслоение общества. Если легковооруженные стредки могут восприниматься как основная сила ополчения, тоостальные доспехи, наиболее вероятно, отличают воинов-профессионалов. Подобный статус тижеловооруженных байцов несомненен, более того, их следует расценивать как военную аристократию. По-нидимому, именно эти два вида формирований и составляли те "отборного войска 30 тысяч человек", о которых упоминал, описывая население Хакасско-Минусинской котловины, Вэй-люе в Ш в.н.э. Не следует забывать, что сочетание катафрактариев с тяжеловооруженной пехотой карактерно с гунносарматского времени для вооруженных сил крупных государств Сред него Востока. Следовательно, таштыкские изображения воинов судественно дополняют источники, позволяющие предполагать сложение в эту эпоху на Среднем Енисее раннего государственного образования.





#### Иливетрации

- Рис.І. І-5 резная композиция на камне тагарского кургана в Свлбыкской степи; б - сцена конной охоты на верхнем ярусе писаницы Хызыя хая. Прорисовка автора.
- Рис. 2. Таштыкские изображения воинов. 1,2 Тепсий, склеп I (по М.П.Грязнову); 3,4,6 писаница Тус коль (4,6 прорисовка Н.В.Леонтьева); 3 архивная прорисовка фотографии. Абаканский музей; 5 писаница у удуса Подкамень (прорисовка Л.Р.Кызласова).
- Рис.З. Таштыкские изображения воннов. I Подкамень (прорисовка Л.Р.Кызласова); 2-4 - Тепспй, склеп I (по М.П.Грязнову); 5 - Ташебинский чавтас (по Х.Аппельгрен-Кивало).
- Рис.4. Наскальная сцена, гора Чалпан. 1,2 прорисовка А.И.Готлиба. Изображения таштыкских воинов. 3,4 — Тепсей, склеп I (по М.П.Грязнову), 5 — Подкамень (прорисовка Л.Р.Кызласова).





#### Л.Р. Кыздасов

Историко-культурное значение образнов таштыкского искусства (на примерах графики)

Таштынская эпоха (1 в. до н.э. - У в.н.э.) ознаменовалась первым вторжением в Ожную Сибирь, вслед за центральнованатски-ми гуннами, древнейшего массива степных тюрколамчных племен. Великое переселение народов сильно изменило этническую карту всей Северной Азии. Оно привело к переходу основной массы км-ноугорских и южносвмодийских племен в Западную Сибирь, кжно-кетских - вниз по Енисею. Часть ранних тюрков продвинулась со Среднего Енисея в Прибайкалье, а позднее - на Верхнюю Лену. Следом всколыхнулись и переселились правзиатские (правкагирские и др.) и тунгусо-манчжурские аборигены древней Сибири.

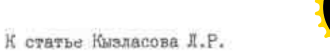
В Северной Азии в первой половине I тысячелетия н.э. произошли огромные изменения не только в этническом, антропологическом и языковом отношениях, но и прогрессивные изменения в козяйственно- бытовом укладе, вызвавшие значительный подъем общего культурного уровня всего населения. Этот исторический процесс находит отражение в научно освоенных археологических источниках, и в том числе, в произведениях таштыкского искусства. Отметим, что факты, характеризующие экономическую и социальную эрелость таштыкского общества приходится собирать "по крупицам".

В настоящей заметке изучаются неизвестные образцы графического искусства таштыкской эпохи, в образной форме проливающие новый свет на важные явления материальной и духовной культуры тюркоязычного гяньгуньского (кыргызского) населения.

І. В 1970 г. автором на Койбальском чватасе исследован большой таштыкский силеп № 4, относищийся ко П в.н.э. Наиболее ценной находкой оназалась уникальная высокохудожественная гравора на бересте, точнее – на обрывке берестяной сумки или кошеля. Техника нанесения изображений и стиль их совпали с таштыкскими писаницами на скалах. Эта находка (вместе с обнаруженными в 1968 г. М.П.Грязновым тепсейскими деревянными плашками) окончательно подтвердила наше замлючение 1960 г. о наличии наскальных изображений особого стиля, относящихся и таштыкской эпохе.

Сцены, мастерски выгравированные древним художником метал-







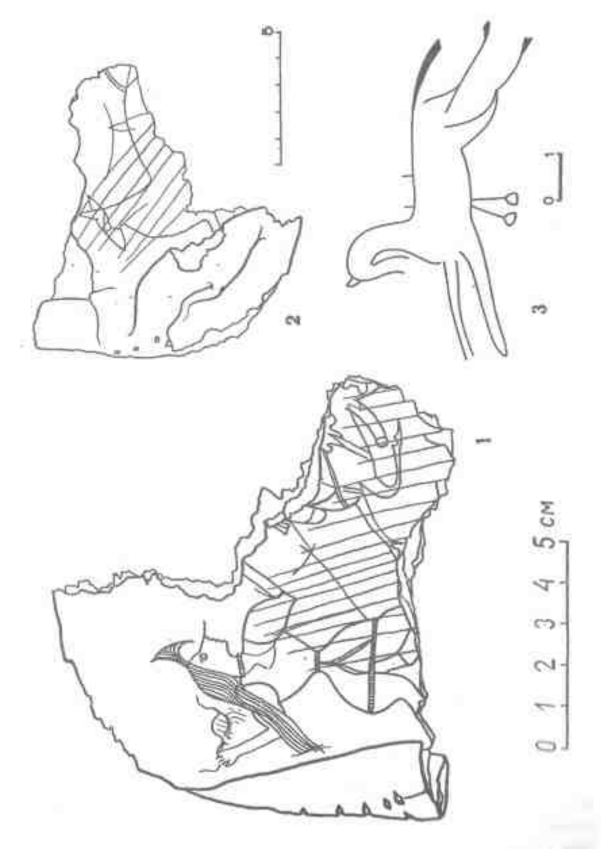


Рис.1.

193





лическим острием на двух плоскостях берестяной сумки, сохранились только на уплощенном обрывке прошитого ее края (Рис.I, I-2). Выяснилось, что фигуры, изображенные на разных плоскостях, расположены по отношению друг к другу вверх ногами. Тем не менее, располагаясь на одной сумке, они сохраняют общее предназначение.

Выгравирована фигура шагающего вправо рослого мужчины. Плечи его и бедва переданы в фас, а голова и голые ноги - в профиль. Единственная одежда - рубаха-безрукавка, низкий воротник и подол которой оторочены как-бы расшитой узорчатой тесьмой. Тонкая талия перетянута пояском, с двумя овисающими вперед ремешками. Руки раскинуты по сторонам, согнуты в доктях и подняты вверх. В правой зажато нечто гибкое, более всего похожее на змейку, левая - повреждена. Длингоне, переброшенные через правое плечо, впрямь расчесанные волосы развернуты лентой и на конпе заматы какой-то закрепой. Передняя часть прически образует род выступлющей жисти, раструбом наружу. Между голых ног свисает непропоримонально большой фаллос (Рис. Г.1). Оправа, навстречу шагающему "человеку", пригнув голову, рысью мчится оседланный жеребен с подчеркнуто выделенным напряженным фаллосом. Пространство между "человеком" и конем заштриховано косой динейной штриховкой, охватывающей низ жеребра и леную часть мужской фигуры.

На обратной плоскости сумки выгравирована, судя по карактерному крупу, узам и высоко задранному длинному квосту, неездовая лошадь, скорее всего, кобыла (Рис.І.2). Ее фигура также косо заштрихована. Можно полагать, что и кобыла - персонаж каких-то общих спен, связанных с выпесписанными фигурами.

При общеташтымской стилистике удивительных рисунков из склепа № 4 Койбальского чавтаса, они не находит себе аналогий. Их
семантика, вероятно, связана с назначением того предмета из числа погребального инвентаря, который они украшали. Ближайшие параллели, объясняющие сам предмет и нанесенные на нем рисунки,
предоставляют данные этногрефии современных тюркоязычных народов
Сибири. Так, якуты верили, что после смерти некоторые люди или
паманы (а также домашние животные) преврещались в невидимых алых
духов (юёр), способных блуждать и вредить живым. Защитить может
только паман. Камлая, он приносия жертву, "ловия" юёра и заклечвл его в берестяную сумку (тюктойз), края которой крепкой общивались со всех сторон, чтобы юёр оставался в ней вечно. На та-





кой сумке гравировалось изображение мужчины (туловище в фас, а ноги в профиль). Вероятно, нами в таштынском склепе найден обрывок именно такой защитной берестяной сумки, захороненной вместе с заключенным в ней элым духом.

У тех же якутов существовал культ Дьёсёгёй-тойона — светлого божества конского плодородия, создателя лучших коней,
обитавшего на северо-восточной стороне неба. Дьёсёгёй-тойон
представлялся людям то как мужское антропоморфное божество,
имеющее жену и детей, то в виде небесного жеребца. На летних
кумысных праздниках он, по якутским сказаниям, показывался народу в облаках в образе белого жеребца. Раскаты небесного грома - гневное, страстное ржание этого божественного жеребца в
период полового возбуждения. На кумысном празднике (Исыахе)
освящали жеребят, возливали кумыс на гривы лошадей, благославляли плодородие и щедрость природы. Плодородие людей неразрывно связывалось с плодородием лошадей. По данным Г.В. Ксенофонтова шаманы якутов совершали коллективный обряд "вызывания половой страсти" ("джалын ылынта"), в котором активно участвова
ли женщины.

Откровенно эротические ритуалы существовали и у северных алтайцев - у некоторых групп кумандинцев, телеутов и шорцев. Как писал А.П.Окладников: "Главный исполнитель - шаман - выступал как фаллофор, как представитель итифаллического начала". Основным действующим лицом обряда был Кочо-кан - "эрстическое божество, олицетворяжщее символ плодородия", живущий в нижнем слое неба. По мнению кумандинцев он происходил от великого шамана и дочери светлого верховного божества Ульгеня. Во время праздника, для которого непременно варили брагу из лименя нового урожая, шаман выступал в берестиной маске (кочо). Неожиданно от набрасывал эту маску на лицо одного из присутствующих мужчин, на которого тем самым "нисходил" дух самого Кочо-нана. Вследствие этого, " надевший маску приходит в состояние возбуждении и ведет себя, как жеребен во время гона. Он берет в руки деревинный фаллос и начинает игру Кочо-кана с молодежью... Дух (сури) Кочо-кана, по представлению кумандиниев, все-таки остается похожим на человека, несмотря на сравнение Коча с жеребцом". Эротический ритуал при этом связан с шаманским жертвоприношением лошади Ульгеню.

Кочехан ("Ячменный хан") известен был и хакасам-сагайцам, которые называли берестиные маски "тосхарах". Они выделывали





для праздников плодородия каменные фигурки лошадей, коров и овец (ср. таштыкские деревянные скульптуры коней, быков, овец и домашних оленей, а также бронзовые изображения).

Очевидно, что культы якутского божества Дьёсёгёй-тойона (господина) и южносибирского Кочехана восходят к одному и тому же культу плодородия древних южносибирских тюрков, материальным свидетельством которого, относящимся ко П в.н.э., являются публикуемые нами откровенно эротоманские рисунки на берестяной сумке (Рис.I,I-2). На них изображены две сходящиеся вместе ипостаси одного светлого древнетюркского божества плодородия людей и плодородия скота (лошадей). Последнее подчеркнуто изображением кобылы.

Нельзя не отметить, что антропоморфный "таштыкский (гяньгуньский) Дьёсёгёй", как также происходящий, очевидно, от великого шамана, наделен некоторыми шаманскими атрибутами. К сожалению, не известно, что он держал в левой руке. Зато змейка в правой – извечный шаманский символ связи с землей и с подземным миром. Примечательно, что светлые (белые) шаманы алтайцев и хакасов носили сходные по покрою короткие, нередко холщевые куртки с прямыми, приталенными спинками и со стоячими воротниками. Их вороты и подолы сходно украшались цветной каймой, а пояса бахромой. Невполне ясно только носили ли современные шаманы тюркоязычных народов безрукавки? Но в древности могли носить. Они сохранились в одежде хакасских женщин, из числа которых выходили и знаменитые шаманки. Это - нижние короткие рубахи без рукавов со стоячими воротниками, а также нарядные свадебные безрукавки (сигедек), которые шили из парчи. Белые шаманы бурят одевались в белые одежды без железных деталей, употребляли при молениях не бубен, а ветку лиственницы с лоскутками.

Итак, наша находка позволяет зафиксировать, что древние тюр коязычные гяньгуни-кыргызы в первые века нашей эры были шаманистами, укрепляли культ плодородия всего сущего на земле, поклонялись особому светлому божеству, принимавшему обличье то мужчины, то жеребца.

П. На скальной плоскости Георгиевской горы у с.Тесь (левый берег р.Тубы) Н.В.Леонтьевым в 1980 г. зафиксирован таштыкский (по стилю и технике нанесения) рисунок. Уверенными штрихами воспроизведен мчащийся вскачь породистый степной конь с лебединым прогибом шеи. На его спине двумя вертикальными черточками обозначено седло с жесткими луками, а под животом — свободноболта—



ющиеся на натянутых ремнях полновесные стремена (Рис.1,3). Затруднительно говорить о семантике рисунка. Ясно одно - лихой конь потерял своего хозжина ...

На относящихся и таштынской эпохе выгравированных на скалах верховых лошадях изображений стремян не встречалось. Однано публикуемый рисунок с несомненностью подтверждает, что таштыкские всадники, т.е. древние тюркоязычные гяньгуни (ныргызы) стремена употребляли. Мне приходилось констатировать, что к этому периоду относится "начало первого применения металлических стремян при верховой езде". Материалом для такого утверждения послужили обломки железных миниатюрных стремян (подножья), обнаруженные в 1936 г. В.П.Левашевой в силепе № 6 Уйбатского чаятася, в также — случайно найденные миниатюрные стремена.

Пирокое употребление металлических стремян в Евразии в гунно-сарматское время на больком материале доказал И.Л.Кызласов. Ныне, в 1968 г., "железкое петельчатое стремя" во второй раз обнаружено в таштивской могиле (склеп у Полтакова улуса на р.Есь). Итак, споры о времени первого употребления металлических стремян следует считать завершенными в пользу таштыкской эпохи.

#### Иллюстрации

Рис.1. Гравиры на бересте. I-2 - Койбальский частас, склеп № 4; З - наскальное изображение. Георгиевская гора.





## М.Е.Килуновская Наскальные святилища Джной Тувы

На иге Тувы в Эраинском, Тес-Хемском, Овирском и Монгун-Тайгинском районах известно множество наскальных изображений. Они представляют собой скопления петроглифов различных эпох. Многие исследователи выделяют пласты первобытного искусства, скифского, древнетюриского и многольского времени.

В 1986 г. 1У отрядом Тувинской экспедиции ЛОИА АН СССР были обнаружены в Эрзинском районе Тувинской АССР насивльные рисунки на скале Ямалык. Особенностью этих изображений является то, что они все были выполнены краской. Нами обследовались скалы по близости от этого места, но найденные одиночные гранировки сделаны в технике точечной выбивки - тамгообразные козлы.

Нивлык - это скальный останец длиной 2-3 км, васположенный в междуречье Тес-Хема и Нарын-Гола приблизительно в 20 км и востоку от подошвы горы Ахир-Ула, На восточной оконечности Нивлыка было найдено два скопления изображений. Рисунки нанесены на поверхность силл красной ираской различных оттениов. Первое скопление расположено в небольшой нише, высота которой около 2 м. а ширина 3 м (Рис.1;2). Скальная поверхность помонта натеками извести и птичьего помета, которые перекрывают некоторые рисунки. Центральная группа изображений расположена на расстоянии 1,15 м от северного края ниши. Здесь четыре фигуры находятся в вертикальной последовательности. Верхняя фигура быка на высоте IO5 см перекрывается изображением пятнистого животного (оленя?), выполненного красно-коричневой светлой охрой. Ниже вркой темно-малиновой краской (напоминающей гематит) нарисован баран, передняя часть которого закрыта натеком, а видна только задняя нога и длинный квост. По светло-малиновому оттенву этот рисунок сопоставляется с верхним быком, отседа мы делаем вывод об их одновременности. Фигура же барана самая приая и видимо позднее их. Баран стоит на двух заостренных ногах, в сгорбленную спину вонзается штрихом показанное оружие, рога мру то закручены над большим листовидным ухом, под мордой свисает более светлая борода.

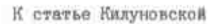
Ожнее этой группы расположена вторая группа изображений,





состоящая из двух быхов и лошади. Верхний меньших размеров бык (длина 15 см) совпадает по цвету и деталям рисунка с быком из первой группы, а нижний бык больших размеров (25 см длиной) выполнен более светлой розоватой краской и имеет более длинную заднюю ногу и небольшой отходящий в сторону хвост. Лошадь соотносится по цвету с быком, но центральная часть массивного туловища не заполнена краской. Она стоит на двух больших ногах, морда маленькая, короткая с большим острым ухом и отврытым ртом, хвост "завязан узлом". Поверх лошади нанесен едва различимый рисунои оленя (40 см длиной), выполненный светлокрасной охрой. Его можно различить лишь смочив водой. Морда оленя поднята вверх и пасть открыта (трубит). На голове у него два волнистых рога, лежащих вдоль спины, и маленькое треугольное ухо, на спине горб, передняя нога подогнута, а задняя вытянута. Изображение контурное, голова отделена от туловища полосой. Другой рисунок оленя нанесен над этой второй группой в пином углу ниши. Это самое большое изображение на памятнике (длина 65 см). Выполнен он светло-красной охрой того же оттенка, что и предыдущий олень, так же по контуру, но плоскость тудовища заполнена точками. Морда поднята вверх. На голове находятся ветвистый рог, запрокинутый вдоль спины, и маленькое треугольное уко, на спине горб. Задняя нога на кончике копыта, а передняя не сохранилась. Рядом с задней ногой изображена собана. У собани пасть раскрыта, на голове 2 маленьких острых уха, хвост длинний загибахщийся кверху. Перед собакой находятся фрагменты неясной фигуры, выполненной того же оттенка красной краской (охрой). Еще одна группа изображений расположена в северном верхнем углу ниши. Центром ее является изображениз бына (длиной 25 см). Этот рисунок по цвету и стило соотносится со всеми фигурами быков в нише. Все изображения быков строго профильные, заполнены полностью красной краской. У них было показано по одному планно изогнутому рогу и небользюму уку рядом. головы у них небольшие подтреугольной формы, со слегка открытым ртом, а тела массивные с заметным выступом на спине и двумя коротжими ногами. Изображение ловади с "хвостом завязанным узлом" стилистически, поцвету, однородно с быками и бараном. Изображение быка из третьей группы окружают следы неясных изображений. по красному оттенку краски соотносимые с оленями. Одно из изображений - лошадь без хвоста, на двух длинных ногах с небольшой притупленной мордой и треугольным ухом перекрывает быка. В

13-4 66







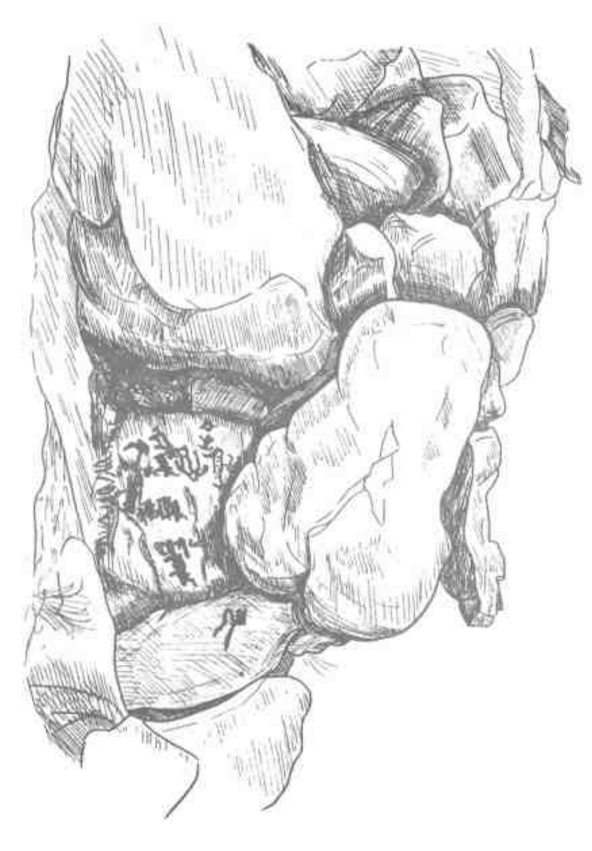


Рис.I. 200



# К статье Килуновской





Рис.2. 201

н ше есть еще одно изображение быка, которое находится у самой темли и читается с трудом. Оно отличается от других изображений быков — больше по размерам — длиной 45 см, на голове два больших направленных вперед рога, морда маленькая подтреугольная, тело массивное с большим горбом и треугольной формы препущией. Оно обведено по контуру более яркой красно-малиновой краской, чем заполнение рисунка. Это изображение напоминает рисунки из Сосновки-Джойской.

Сильно отличается от изображений в нише и рисунок на внешней стороне скалы, образующей навес с севера. Это остаток контурного рисунка лося (?), выполненного красно-коричневой охрой, длиной 30 см. Такие рисунки мы видим в пещере Хойт-Цэнкэр-Агуй.

Второе скопление рисунков расположено на вссточной стороне скал с отрицательным уклоном. Высота останца свыше 6 м. Здесь преобладают изображения лошадей. Самое верхнее изображение лошади находится на 180 см выше подножия скалы в овальной чашевидной выемке или углублениии на поверхности камня. Это изображение контурное, голова отделена от туловища полосой, на голове два треугольных небольших уха, пасть слегка приоткрыта, грива волнистая, хвост "завязан узлом" - короткий (как у лошади с первого скопления, туловище которой тоже оформлено контурно и отделяется от головы, залитой краской). Выполнено оно темномалиновой краской того же оттенка, что и лошадь, баран и быки из первого скопления. В этом же углублении есть еще одно неясное изображение, возможно это голова козла. Ниже этих рисунков расположена вторая лошадь, с маленькой головой с одним треугольным ухом, хвост у нее прямой, средней длины (выше лытки), задняя нога слегка согнута. Она полностью залита красно-коричневой охрой. Справа и слева от нее темно-малиновой (как первая лошадь) и красно-коричневой (как вторая лошадь) краской несколько крестообразных знаков, часть которых соединяется в какие-то фигуры. Особенно интересны косые кресты, подобные которым встречаются в писаницах Забайкалья.

Ниже второй лошади изображены еще четыре лошади, переданные контурно красно-коричневой краской. Головы небольшие, притупленные с треугольным небольшим ухом. У двух сохранился прямой средней длины хвост, задняя часть двух других утеряна из-за перекрывающего их известкового натека. Известковый натек наполовину закрывает стоящую в этом ряду лошадь. Она залита полностью ярко-малиновой краской, у нее более длинная подпрямо-





угольная морда, выгнутая грива, листовидное ухо, передняя нога длинная и притупленная на ноние, в отличие от предыдущих лошадей, передние ноги которых приостренные. Немного в стороне на 
этом же уровне стоит лошадь без головы. Вместо головы у нее 
заостренный выступ четко очерченный, что говорит с том, что головы и не должно было быть. Хвост ее средней длины, расширяющийся на конце, ноги длинные с проработанными копытами (аналогичны выбитым изображениям скифского времени), вогнутая спина 
и свисающий выгнутый живот. Она полностью заполнена темной густой ирасной краской с синим оттенком. Краска такого оттенка на 
памятнине не попадалась.

С юга от всех изображений на расстоянии 70 см находятся остатки фигуры оленя, выполненного контурно коричнево-красной охрой, с небольшой мордой и ветвистыми поднятыми вверх рогами. По стилю и цвету это изображение согласуется с рисунком лося (?) из первого скопления.

Вокруг обоих скоплений наскальных изображений эколо скал были обнаружены многочисленные отщепы кремня и обложки кремневых орудий. Это навело на мысль заложить здесь раскоп. Площадь раскопа была 16 кв.м. Сразу же под небольшим слоем дерна находился сильно гумусированный культурный слой с керамикой скифского и гуннского времени, костями животных, чещуйками и отщепами кремня. В слое был найден небольшой черешковый кремневый наконечник стреды. Внизу сдоя вблизи материковой скальной поверхности найден материал эпохи бронзы и энеолита - небольшой конический нуклеус, обломок пластины, кремневые скребки и несколько фрагментов гребенчатой керамики с налепным валиком. Толщина слоя около I м, на различных уровнях встречаются прокаленные пятна - следы разведения огня. Вокруг скального останца на несколько километров нет ни одного источника пресной воды, кроме современных скважин (до ближайшего озера Тере-Холь около 20 км, до р. Нарын-Гол - 10-15 км, а до Тес-Хема не менее 40 км), поэтому адесь возможно существование стоянки только зимой. Либо люди приходили сюда только для совершения каких-то культовых действий около рисунков, то есть здесь было действуищее святилище. Наличие в культурном слое материалов скифского времени и эпохи бронзы подтверждает существование на скалах рисунков различных периодов. Нахождение палимпсестов облегчает выделение этих различных пластов.

Изображения оленей в скоплении № I перекрывают другие ри-





сунки и отличаются по цвету. Стилистически по аналогии с выбитыми изображениями и предметами прикладного искусства они могут быть соотнесены с петроглифами скифского времени. Причем по разработанной нами типологии они относятся к оленям первого аржанского типа - самого дреннего. В этой связи совершенно гениальным звучит предположение М.П.Грязнова, что самые ранние изображения оленя были рисованными. Крашенные изображения скифского времени в Туве не известны, но нами обнаружены остатки красной краски в выбитых изображениях козлов скифского времени на скалах около пос.Эрбек (2 км по дороге Эрбек-Баян-Кол), исследованных в 1986-1987 гг. Думается, что необходимо просмотреть многие наскальные рисунки с точки эрения наличия в них красочного заполнения. Наиболее близкими аналогиями Ямалыкским оленям являются выбитые изображения из Монгодии. К скифскому времени может относиться и дошадь без головы из второго скопления по проработанному изображению ног, копыт, планным линиям тела. О принадлежности лошадей из второго скопления, выполненных красной краской, судить сложно, с одной стороны они соотносятся со скифскими выбитыми изображениями, с другой с изображениями эпохи неолита из Чандаманя.

Более древними на наш взгляд являются изображения бынов, барана и лошадей с хвостами "завязанными узлом" - все они объединяются единым оттенком краски и стилем изображения. Они относятся, по-видимому, к эпохе раннего металла и сопоставляются с выбитыми изображениями Монголии. Это прежде всего петроглифы с реки Чулуут. Здесь быки выбиты, как и в нашем случае, с маленькими головами, одним изогнутым рогом и большим телом, идут они слева направо. Очень интересны петроглифы, найденные в местности Ишкин-Толгой в долине р.Цэнхэр Махан сомон Хобдоского аймака. Д.Цэвээндорж относит их к палеолиту. Однако, мы не видим оснований для столь ранней датировки. И по размеру, и по стилю быки и лошади подобны описанным выше изображениям Тувы и Монголии и могут относиться к эпохе энеолита или ранней бронзы.

Кроме Тувы и Монголии, крашенные изображения известны и в Забайкалье. Здесь преобладают изображения людей и птиц. Те немногочисленные рисунки животных, которые тут встречаются, имеют небольшое сходство с рисунками Ямалыка. Для Забайкальских писаниц характерны изображения различных знаков - крестов, точек и т.д. Подобные кресты встречаются и на Ямалыке, а точками заполнены тела оленей. А.П.Окладников датирует Забайкальские писани-





цы скифским временем, что согласуется с датировкой Ямалыкских оленей.

Токим образом для Южной Тувы характерны две категории наскальных солтилиц - с выбитыми и крашенными изображениями. Первые находител и кругу изображений скифского времени Евразийских степей. Вторые находят аналогии в основном среди выбитых и крашенных изображений Монголии и отчасти Забайкалья. Это обусловлено, видимо, тем, что урочище Ямалык находится в районе, входящем и котловину Великих озер, довольно замкнутом в географическом и культурном плане, в котором развиваются в разные эпохи очень сильные местные традиции, связанные с контекстом окружающих их культур этой части Центральной Азии.

#### Идлюстрации

Рис. І. Рисунки на скале Ямалык. Скопление І.

Рис. 2. Местонахождение Ямалык. Рисунки из скопления 1.

# POF-XChange Population of the contract of the

#### Я.И.Сунчугашев



#### Петроглифы у Малого озера в Хакасии

Исследованию петроглифов Южной Сибири и Центральной Азии обращено достаточно пристальное внимание археологов и историков как дореволюционного, так и советского периодов. Выявлены и исследованы петроглифы Верхнего и Среднего Енисея, которые датируются периодами неолита, бронам и железа. Разработана критерии определения хронологии, семантики и исторической принадлежности писаниц и отдельных изображений.

Представленные в настоядем сообщении петроглифы обнаружены рабочим геологической партии Итпековым А.А. в 1986 г. кинее Малого озера (Шарыповский район) у горы Хара-таг. Общий вид древних изображений представлен следующим образом. Прежде всего следует отметить четкое изображение двух лосей, идущих один за другим, одного набана, лосенка (?) и человека кормящего лосей (Рис. I). Рисунки выполнены в точечной технике выбивки желобиовой линией.

Человек изображен в профиль, общая длина его 32 см, длина торса 13 см, голова изображена в виде трех расходищихся лучей или "витен". Длина каждого луча 6 см. Впереди себя человек держит на уровне груди круглодонный сосуд с широким венчиком (высота сосуда на рисунке 3 см, диаметр венчик 3,5 см). Из сосуда человек высышает что-то похожее на зерно (?). К человеку в совершенно спокойной позе приблизились два лося. Первый, близко стоящий к человеку лось изображен без рога, со свивающей "серьгой" на шее. Морда и часть шеи выполнены сплошной выемиой скальной поверхности. Размеры его такие: длина 37 см, высота 28 см.

Вслед за первым животным следует второй лось. Изображена только передняя часть корпуса. Размеры такие: длина 25 см, мощность грудной части 12 см. Здесь же с противопложной стороны досей, к человеку близко подошел дикий кабан. Его длина в изображении 52 см, высота 24 см. Чуть ниже всех изображений помещен древним художником лосенок длиной 12 см, высотой 9 см и толщиной 4 см.

Следует признать оригинальность сцены кормления человеком лосей и дикого кабана. Петроглифы Малого озера предварительно можно датировать неолитическим временем.

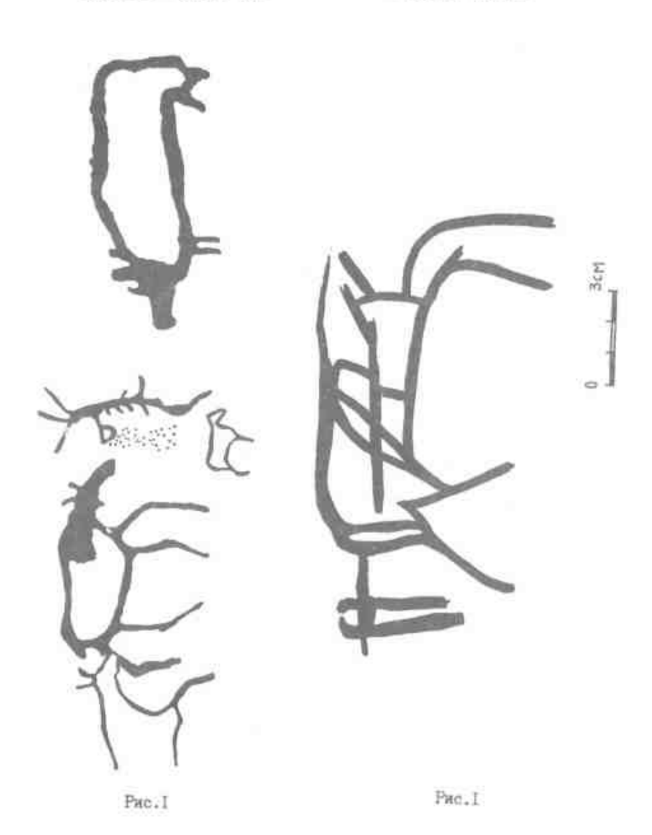
Иллюстрации

Рис.1. Петроглифы у Малого озера.





К статье Сунчугашева К статье Асеева



207



#### И.В.Асеев



#### О петроглифах Манайского городища

Около села Усть-орды (по бурятски Харганая) над руслом р.Куды (правый притон р.Ангары) возвышается гора Манхай, порос-шая сосновым бором. Против самой высокой ее вершины лежит не-большой холм — священная гора кудинских бурят Укыр-Манхай. А священной она считается потому, что на выходах красного песчанника, здесь расположенных, высечены древние рисунки. На самой Манхайской вершине на выступающих горизонтально пластах того же песчанника также имеются многочисленные рисунки. Непосредственно под рисунками или петроглифами на уплощенной вершине самой горы находятся остатки Манхайского городица. А на территории городища, до недавнего времени, находились плиточные могилы. Весь этот комплекс памятников неоднократно привлекал и привлекает до настоящего времени многочисленных исследователей.

Первые сведения о древностях Кудынских степей, в том числе и манхайских древностях, в печати появились в 1930 г. О них сообщал П.П.Хороших. В последующие годы он посвятил несколько работ петроглифам Манхайского городища.

В 1962 г. были раскопаны плиточные могилы, относящиеся ко П в. до н.э. Одновременно и позднее исследовалось само городице и петроглифы, которые были обнаружены в основании вала на Манкайском городище.

Петроглифы в своей общей массе, как и само Манхайское городище, отнесены А.П.Окладниковым к курыканскому времени и датированы УІ-Х вв. н.э. Казалось бы все ясно. Однако, некоторые, в основном, шаманские изображения и антропоморфные фигурки на скалах зачастую принято считать поздними, т.е. древнебурятскими и бурятскими, как отмечают В.В.Свинин и П.П.Хороших в работе, посвященной наскальным рисункам в верховьях реки Куды.

Подобные выводы не всегда правомерны, поскольку они сделаны только на основании легенд, посвященных бурятами хозяевам местности и не подтверждены другими источниками.

При обсуждении одной из публикаций по петроглифам из Манкайского городища на плитках песчанника, найденных нами при разведочных работах в 1974 г., также было высказано сомнение в достоверности их отнесения к курыканскому времени. Более того, было высказано мнение, что эти рисунки изготовлены в лучшем случае



в начале нашего столетия, настолько "свеже" выглядели сами плитки с графическими рисунками, котя и пролежали они в земле, по крайней мере, с десяток веков. И если их рассматривать не в комплексе, а одих, то действительно можной прийти к такому заключению.

Всего нами было обнаружено 12 плит небольшого размера: от 5 х 7 до 25 х 40 см в плане, на которых глубоними и неглубокими резными линиями, штрихами и изредка техникой шлифовки изображены всадники со знаменами или штандартами на длинных древках, всадники с оружием с оружием и в доспехах и т.д. В одном случае есть изображение навадника на воле, у которого огромпые рога. Кони выполнены реалистично. С большой тидетельностью прорисованы такие детали упряжи, как науз, или подшейная кисть. На спинах некоторых коней угадывается чепрак. Также тщательно как кони, выполнены и дикие животные. Предметом охоты курынан была лиса, которую ху. дожних или гравер очень реалистично обозначил непрерывной резной линией по контору. В одном случае зверь произен стрелой, в другом всадник ловит его арканом.

Примечательно, что все рисунки на плитках выполнены четними резными линиями по контуру, как бы одним приемом, не отрываясь. Причем линиии эти ровные, нигде не нарушены эрозией, что и создает впечатление "свежести" рисунка.

Петроглифы на скалах, окружающих Манхайское городице, по сравнению с описанными выглядят действительно древними. Хотя они были выполнены в той же технике "граффити", что и рисунки на плитках, но на протяжении веков они постоянно подвергались внешним воздействиям, в результате чего приобрели нак бы размытые очертания. Контуры рисунков превратились в выветренные широкие канавки. Встречаются изображения двугорбого верблюда, козлика. Причем все фигуры, нак и на отдельных плитках, изображены в динамике движения.

Если сравнить комплекс рисунков на плитках и на скалах Манхайского городища, то нетрудно заметить, что сюжеты повторяются. Это все те же всадники, на одних рисунках с флагами, на других с оружием.

При всей одинаковости съжетов имеются некоторые различия в деталировке рисунков. На плитках из Манхайского городица рисунки проработаны более детально. На наездниках хорошо прослеживаются детали костима — шлемы с шишаками, латы, закрывающие

14.66





в основном передняю часть туловища. Предметами вооружения являются луки с колчанами и стрелами, длинные мечи, арканы, ловчие сети. На скальных плоскостях всадников с такой деталировкой значительно меньше. Зато довольно часто встречаются всадники со знаменами.

Несомненный интерес вызывает рисунок, который был выполнен техникой граффити. Но за многие столетия, впрочем как и многие другие наскальные изображения Манхайского городища, резные линии превратились в глубокие, до 0,5 см ширины бороздки, не утратившие, однако, плавных очертаний. Это конь, впряженный в соху. Соха имеет два, с некоторым наклоном "воткнутых в землю" зуба, с перехватом на месте крепления оглобли. Оглобля выступает несколько сзади сохи, образуя, видимо, ручку (поскольку оглобля изображена одной чертой, будем говорить о ней в единственном числе). От сохи оглобля проходит до хвоста коня, затем с небольшим разрывом и несколько ниже, она проходит вдоль туловища животного, деля его в пропоршии 2/1, если смотреть сверху. От оглобли через спину перекинуто три ремня. Снизу через брюхо оглобля закреплена двумя ремнями. От конца оглобли к шее также идет подобие крепления. Фигура самого коня реалистична, котя его голова на скальной плоскости не прорисована. Очертание верхней части шеи приходится на трещину в скале. Туловище слегка удлинено, что является характерным для курыканских рисунков. Животное изображено в движении широким шагом (Puc.1).

Других рисунков, свидетельствующих о развитии пропашного земледелия у курынан пока не встречено. Однако, земледельческие орудия, найденные при раскопках Унгинского поселения, в том числе, чугунный сошник, прямо показывают на применение плуга или сохи с металлическим наконечником.

Таким образом, петроглифы Манхайского городица, несмотря на значительный период изучения многими исследователями, открывают все новые страницы материальной и духовной жизни племен, оставивших их на многочисленных скальных плоскостях и небольших отдельных плитках, выламывавшихся здесь же.

#### Иллюстрации

Рис. I. Изображение ноня, впряженного в соху. Манхайское городище.





#### Наскальные рисунки и каменное изваяние Северного Приангарья

Первые открытия североангарских "писаных камней" относится и первой четверти XУШ в. - началу хозяйственного и научного освоения Сибири при Петре 1.

Д.Г.Мессеримидт был первым из ученых-путешественников, кто увидел и описал петроглифы в низовьях Ангары - это были рисунки у дер.Климовой, изображавшие двух всадников. Вслед за Мессершмидтом у писаной горы побывал академик И.Г.Гмелин, а позде -Г.Ф.Миллер. Два скромных одиночных рисунка охрой не могли воодушевить исследователей, видевших Ирбитскую и Томскую писаницы. Так в своей статье "О сибирских писаных каминх" Г.Ф. Миллер писал: "Делее подобная же скала находится на реке Тунгуска, которая в верхней своей части называется Ангарой ... На правом берегу этой Тунгуски, который в этом месте северный, расположена скала, в 13 верстах ниже устья реки Чадобен и в 17 верстах выше устья реки Муры. Но ни по числу, ни по разнообразию изображений она далеко не может быть приравнена и вышеописанным силам. Когда я, проезжая мимо, рассматривал ее, то мог заметить, что на ней только изображение всадника, почему и не счел нужным снять с нее рисунок". Затем интерес и северовнгарским петроглифам угас более чем на столетие.

Только в 80-е гг. XIX в, после открытия целой серии петроглифов в верховьях Ангары, были начаты поиски в среднем и никнем ее течении. В 1884 г. Н.И.Витковским были снова описаны рисунки у дер.Климовой: "Между деревнями Климовой и Гольтявиной,
на правом берегу Ангары, находится известковый утес, носящий
название "Писанный", на котором на значительной высоте виднеется несколько слабо заметных изображений лошади и оленя, написанных красной краской. В 1888 г. Д.А.Клеменц в своем сообщении Археологической комисски указал на неизвестные до того времени рисунки в двух пунктах у села Рыбенского (с.Рыбное - Н.Д.)
на Нижней Ангаре. Первое такое место он отметил в самом селе
Рыбенском на утесе Кармакулы. Второе место в восьми верстах ниже села. Здесь на правом берегу р.Ангары были изображены "олени
и тунгусы на лижах", поэтому утес и получил название "Оленного
утеса". Д.А.Клеменц писал: "... В восьми верстах ниже села Ры-





бенское на правом берегу Ангары есть писаница на утесе, который называется "Оленным утесом", потому что на нем нарисован олень и тунгусы на лыжах", - говорили крестьяне-охотники. После этого никто из исследователей не бывал и не писал о древних рисунках Нижней Ангары.

Только в 1937 г. участниками Ангарской археологической экспедиции под руководством А.П.Окладникова были открыты и обследованы наскальные изображения в местности Манзя, в устье р.Камении, напротив устья р.Ковы (нына не существуют), вновь осмотрены писаницы у села Рыбного.

В 1972-1976 гг. совместной экспедицией Красноярского государственного пединститута и Иркутского государственного университета были обнаружены и описаны три новых местонахождения петроглифов: валун с личинами у пос. Геофизиков, два камня с рисунками у Мурожной шиверы и каменное изваяние с выбитой рядом личиной в устье р. Тасеевой. Мы не будем проводить научную инвентаризацию выше упомянутых петроглифов, а остановимся на описании новых.

Петроглифы у пос. Геофизиков. Писаный камень был открыт в 1972 г. Н.И. Дроздовым и Д.И. Дементьевым. Детально обследован в 1974 и 1976 гг. Северо-Ангарской археологической экспедицией Красноярского пединститута. Камень располагается в 5 км ниже районного центра Богучаны, на левом берегу р. Ангары, у пос. Геофизиков, представляет собой крупный валун диабаза, лежащий на галечном пляже у воды.

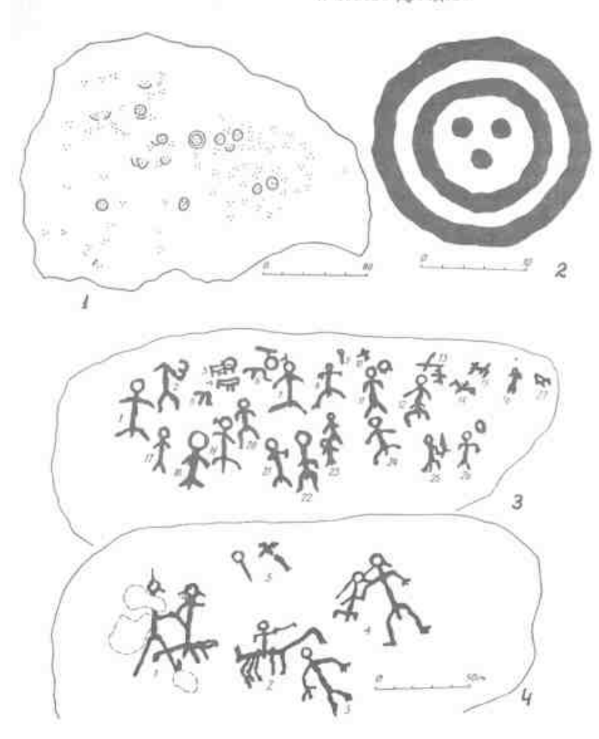
Пирокая плоскость 2,8 х 2 м, обращенная к реке, покрыта 92 изображениями личин (Рис.I,I). Каждая личина состоит из трех округлых углублений диаметром 30-35 мм, которые означают рот, глаза. Они расположены в вершинах условного треугольника. Шестнадцать изображений личин замкнуты I-2 концентрическими овалами, сохранившимися полностью или частично. Центральное место на плоскости валуна занимает личина, замкнутая двумя концентрическими кругами (Рис.I,2). Диаметр круга личины в районе "глазниц" II5-I20 мм. Такие рисунки с долей условности можно назвать "антропоморфными".

Композиционного построения изображений на валуне не прослеживается. Углубления: рот, глаза и овалы — выполнены в точечной технике с последующей прошлифовкой. Некоторые рисунки повреждены и сглажены во время весенних паводков и ледоходов, возможно, что многие личины таким образом, уничтожены.





## К статьє Дроздова



Puc.I.





Антропоморфные личины, выполненные в такой технике, в среднем и верхнем течении р.Ангары не найдены. Непосредственные зналогии петроглифам у пос. Геофизиков прослеживаются в памятниках окуневского этала бронзового века в Хакасии и Туве (урочище Мурур-Саргол, местность Изирих-Тас), а также на писаницах и в материалах поселений бронзового века бассейна р.Томь (Томская и Новороманская писаницы, поселение Самусь ІУ). Сходство между самусьскими антропоморфиями изображениями и окуневскими со среднего Енисея уже отмечалось исследователным. Но гораздо ближе к самусьским личинам антропоморфные личины на камне у пос.Геофизиков. Можно предположить, что и самусьские личины и личины с Северной Ангары являются лесной модификацией одного исходного прототипа - минусинских степных дичин окуневского времени, пронимиях на берега Ангары и Томи. Таким образом, личины у пос. Геофизиков мы можем датировать второй половиной П тысячелетия до н.э.

Петроглифы у Мурожной шиверы. У шиверы Мурожной, в 25 км ниже районного центра Мотыгино, на правом берегу р.Ангары, в 4 км выше устья реки Малой Мурожной в 1974 г. сотрудниками Института леса и древесины КНЦ СО АН СССР обнаружены два писаных кам-ня.

Первый Мурожный камень - плоская глыба из темно-серого диабаза. Рисунки нанесены точечной ретушью, полоса изображений имеет протяженность 370 см и ширину IIO см. Процессы химического и физического выветривания и механических повреждений во время паводков и ледоходов частично разрушили плоскость камил с рисунками, уничтожили отдельные детали изображений (Рис.1,3).

Вольшинство рисунков - это антропоморфные изображения. Они схематичны и условны, но ни одно из них не повторяет другой. Привлекает внимание изображение мужчин, один из которых имеет на голове варовидное навершие на стержне, другой человек вообще без головы, но с луком в руках. У одного на голове украшение в виде рогатии, у другого в руках предмет вроде тесла или отбойника. Есть на камне изображение, необичное для ангарских петроглифов - это рисунок убитого человека. Его верхняя часть тела с головой отделена от нижней части туловища и развернута по отношению к последней на 180°. Немногочисленные изображения животных предельно схематичны, и ни одно из них не поддается определению. Особняющи стоит изображение всадника на ловади, которое меньше по размерам любого из антропоморфных изображений.





Второй писаный камень находится выше по течению Ангары в 110 м от первого камен. Камень представляет собой плоскую глыбу диабаза и находится на галечном пляже. Плоскость с рисунками обращена к воде, длина полосы изображений 110 см, ширина 270 см. Рисунки выбиты точечной ретушью, сохранность их лучше, чем на первом камене (Рис. I ). Изображены на камен две пары мужчин, взявшихся за руки, с двумя косичками, идущими наклонно от головы (Рис. I, 4). В центре композиции большое изображение всадника на лошади, в руках у которого топоровидное оружие. Морда лошади трактована необычно — в виде птичьего клюва. Под мордой находится фигура женщины. У женщины показаны по три пальца на руках и ногах. Вообще, рисунки второго Мурожного камен более детальны, чем первого камен. Композиции на обоик каменх представляет из себя, возможно, сцену перекочевки племени или военного похода.

Петроглифы Мурожных камней могут быть датированы конзом I тысячелетия до н.э. Елижайшие аналогии им мы находим на плитах тагарских курганов Минусинской котловины, а также на тагарсних писаницах близ озера Шира. Здесь, как и на Мурожных камнях, антропоморфные фигуры поставлены в фас, имеют схематично начертанную голову и стержнеобразное тело с опущенными руками, широко расставленными ногами и подчеркнутым признаком пола. Как хакасские, так и североангарские петроглифы выполнены в точечной технике.

Личина и каменное извалние в устье реки Тасеевой. В двух километрах выше устья реки Тасеевой (Мотыгинский район), на левом берегу реки, на вершине горы, поросшей лесом, выходят на поверхность 12 остаточных скал девонского песчаника. Высота горы - около 300 м от сентябрьского уреза реки. В центре скального мяссива в глубине естественного коридора из целой глыбы серого песчаника выбито законченное реалистическое изображение головы человека с четко выраженными монголоидными чертами. На монголоидность указывают подчеркнуто раскосые глаза (показаны даже зрачки и подбровные валики) и широкий приплюснутый нос. Ориентировка лица на вго-восток. Высота извалния от основания 152 см. Наибольшая ширина в районе глаз 35 см. у основания 45 см. Сохранность каменного извалния хорошая.

В двух метрах кинее извания находятся скала с выбитой на ней человеческой личиной. Трантовка личины необычна - длинные "закрытые" узние глаза и "третий глаз"на лбу. Нос обрисован





вертикальной линией, точкой показана ноздря. На присутствие рта указывает горизонтальная полоска, края которой загнуты кверху. Личина производит впечатление спящего и улыбающегося во сне человека.

Наиболее близки тассевскому изваннию каменные стели Минусинской котловины, датируемые в настоящее время окуневской культурой бронзового века и энеолитом. На данном этапе изученности археологических культур Северного Привнгарья мы можем датировать тасеевское каменное изванние эпохой как бронзы, П тысячелетием до н.э., так и впохой средневековья. Датировку бронзовым веком подтверждает наличие антропоморфной личины. Следует учитывать, что прием четкой контурной линейной резьбы появился только в эпоху бронзы. Харантерным для окуневских личин компонентом является "третий глаз", помещенный на лбу личины. Однако, в отличии от окуневских личин, тасеевское изображение представляет скорее реальное человеческое лицо, чем антропоморфную маску.

И местонахождение, и географические условия находок изваиния и личины необычны. Это самое северное обнаруженное не только в Красноярском крае, но, и, видимо, в Северной Азии каменное изваяние человека, вернее его головы, с четкой детализацией лица. Этот интересный памятнии представляет собой культовое место и требует дальнейшего изучения.

Все описанные предметы налаются уникальными произведениями искусства древнего населения тайги Средней Сибири. Они освещают пелые эпохи истории, самые таинственные стороны человеческой жизни, помогают нам, современным людям, понять древнее мировозэрение, эстетические представления, взгляды на окружающий мир, конкретные события из далекого прошлого.

#### Иллюстрации

Рис.І. І - Писаный камень у пос.Геофизиков; 2 - личина (Писаный камень у пос.Геофизиков); 3 - первый Мурожный камень; 4 - второй Мурожный камень.





#### Л.В.Мельникова

#### Писаница на р.Уде (Тофалария)

В полевые сезоны 1983-84 гг. комплексной разведывательной виспедицией Иркутского Государственного объединенного музея проводились работы по копированию наскальных рисунков на р.Уде (Тофалария). Писаници находится в Нижнеудинском районе Иркутской области, приблизительно в 20 км вниз по течению реки от п.Нерха, в районе известного Миллионного порога.

Правый берег, на котором расположена писанина, высок, скалист, сверху покрыт тайгой. Отвесные скалы почти вплотную подходят к реке, отделяясь от нее узким намывным песчаным пляжем. Скалы сложены из гранитных пород желто-розового цвета, имеют глубокие вертикальные и горизонтальные трещены. Частично поверхность покрыта лишайником.

Основная часть рисунков расположена на скальной поверхности, обращенной к реке, и только весть рисунков находятся на плоскостях, обращенных на юг, вверх по течению. Рисунки размещены полосой, от уровня современной дневной поверхности на высоте 3-4 м (левый край) и 1,5 м (правый край), на протяжении 50 м (от первого до последнего). Рисунки выполнены красной охрой, в основном, контурной линией, за исключением нескольких, полностью залитых краской (Рис.I.2). Копирование проводилось на микалентную бумагу. Всего зафиксировано 44 рисунка, которые составляют три большие композиции, три малые и четыре одиночных рисунка. Основным сожетом писанию является человек и лось.

Обнаружено 14 антроломорфных изображений. Почти все они изображены в фас, фронтально, во весь рост, с обозначением на ногах ступней. Фигуры очерчены просто, без детализации. Отличительными чертами являются форма туловица, расположение рух и ног, наличие головного убора. Два антропоморфных рисунка одиночные. Остальные составляют определенные сюметные сочетания с зооморфными и антропоморфными фигурами, ивно имеющие определенное смысловое значение. Из всех антропоморфных фигур — 10 изображено контуром, 3 — фаллические, без признаков пола — 11, одна изображена в одежде, у четырех, возможно, имеется головной убор. Две фигуры статичны, 12 — динамичны. Три фигуры изображены ажурно. Одна — держит в руках лук.

Вторую большую группу изображений представляют зооморфные





## К статье Мельниковой

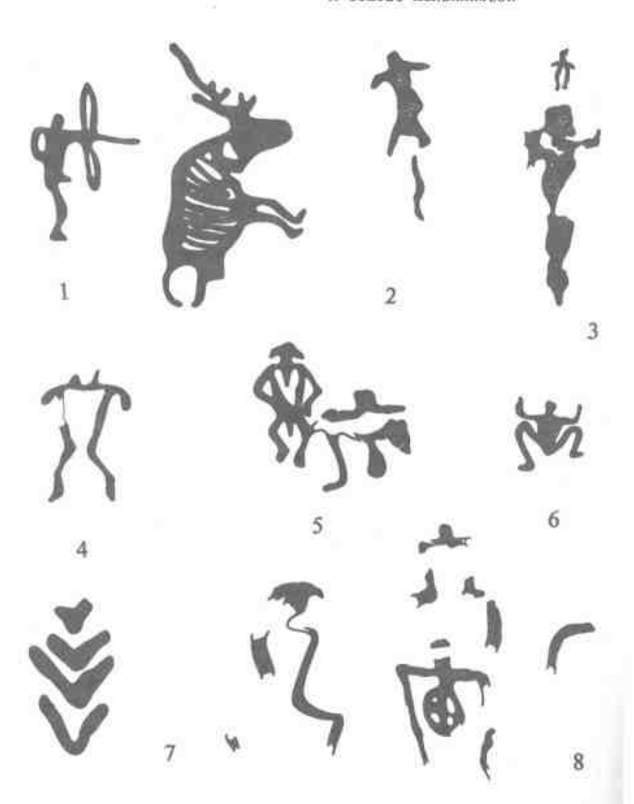


Рис.І.

218





К статье Мельниковой







фигуры, всего 25. Из них - 17 лосей, один кабан (?), два оленя, б зооморфных фигур не определимы. Формы тел животных переданы достаточно живо и искусно, с деталями. Реалистично изображены рога, уши, подпейная кисть. Обрисовка тела строго профильная. У 7 фигур изображена одна передняя нога, у 7 фигур показано по 2 ноги (одна передняя и одна задняя). У трех фигур
обозначено по одной ноге - задней. Одна фигура имеет две задние
ноги (передние утрачены), две фигуры имеют две пары ног. Одно
изображение выполнено с надожением. Все фигуры животных объединяют характерные пропорции тела, общие контуры - длинное, почти
прямоугольное туловище, круто спускающийся вниз круп, большая гопова, сухие ноги. Уши изображены всегда парой. Настоящие рога
встречаются редко. Большинство фигур животных изображены со
слегка согнутыми передними ногами.

Все зооморфные изображения делятся на две группы по манере исполнения: первую группу представляют II животных, выполненных контурной линией, вторую представляют IЗ фигур животных, тела которых прочерчены поперечными линиями. Из всех фигур выделяется одна своим сиелетным изображением и полностью окрашенной головой. Характерно, что животные, изображенные контурной линией, входят в состав второй большой композиции, расположены компактно, как бы одним стадом. Животные, тела которых прочерчены поперечными линиями, входят в состав третьей большой композиции, изображены на разных уровнях, беспорядочно.

Помимо изображенных животных, в данной писанице присутствуют медвежьи следы. Они входят в состав первой и второй больших композиций. А также одиночный след одной медвежьей лапы, который "начинает" писаницу. Присутствие рисунков медьвежьих следов делает данную писаницу уникальной.

Характерной чертой писаницы является правая ориентация большинства изображенных фигур животных, три фигуры изображены вертикально.

Таним образом, во время работы с писаницей, было выявлено и описано 44 рисунка, вместе со сдвоенными - 47, родственные по стилистике писаницам и петроглифам в долинах рек Ангары (д.Сухая Баля, Каменные острова), Лены (у д.Шишкино), Прибайкалья (Са-



ган Заба), Алтая (долина р.Елангаш), Забайкалья (долина р.Буй, Наушки), Монголия (Хобд-Сомон, ущелье Хавшгайт, Аршан-хад, Тш-но-Гобийский аймак, Улан-Зад), что дает возможность предварительно датировать писаницу концом П тысячелетия и первой половиной Г тысячелетия до н.э.

### Иллюстрации

Рис. І. Писаницы на Уде близ Миллионного порога (фрагмент)

Рис. 2. Писаница близ Миллионного порога (фрагмент)



## А.В.Тиваненио



### Новые данные о петроглифах "селенгинского" стиля в Забайкалье

Среди многочисленных археологических памятников Забайкалья петроглифы занимают особое место. Сосредоточенные в долине реки Селенги и ее притоков, эффектные скальные останцы с древними изображениями посреди широких степей и на склонах лесистых гор являются неотъемлемой и характерной настью забайкальского ланишафта. Петроглифы Забайкалья разделяются по специфике изображений, техническим приемам нанесения рисунков, датировке на так называемые "селенгинские", "кяхтинские", "таежные" или "лесные", "средневеновые", однако самыми массовыми из них являются "селенгинские", датированные эпохой бронзы и раннего железа, а этнически относящиеся к скотоводческой культуре плиточных могил.

Общее число выявленных памятников "селенгинского" стиля за три минувших столетия составляет около 200 местонахождений, что позволяет выделить Забайкалье в один из немногих регионов СССР по количеству петроглифов (Рис.1).

Совершенствование методологии поиска и изучения древних наскальных изображений Забайкалья позволило в значительной мере ускорить работы по выявлению и дешифровке петроглифов. Достаточно сказать, что только в период с 1975 по 1986 гг. нами выявлено около 120 новых памятников, тогда как за все предыдущее время их общее количество не превышало 80 местонахождений. Успеку способствовало то обстоятельство, что удалось установить закономерность совпадения на 90% древних петроглифов с родовыми и племенными культовыми святилищами аборигенного бурятского населения Забайкалья. Почти повсеместно мы наблюдаем факты сооружения шаманистско-ламаистского обо на вершинах утесов или у их подножий, на которых в большинстве случаев известны или вновь обнаруживаются наскальные рисунки. В ряде случаев обо и петроглифы составляют единое культовое место, поскольку местное население не только знает о подобных рисунках, но и связывает с ними целый комплекс религиозно-мифологических представлений и систему обрядовых действий.

Изучение современных культовых мест Забайкалья и связи их с петроглифами обнаруживает факты длительной традиции функцио-





нирования подобных нультовых объектов, начиная от неолита (броизы) и заканчивая современностью. Выявление закономерноети совпадения древних и современных культовых мест значительно облегчило поиск новых памятников. От метода случайного обнаружения мы перешли и целенаправленному поиску, безирукцемуси на координатах существующих или уже полузабытых культовых мест этнографической современности.

Новые методы поисков, таким образом, дали возможность выменть с 1975 по 1988 гг. около 120 памятников древнего наскального искусства. Если говорить применительно и территории Бурятии, то два пункта (Городовой Утес и Алтай) отодвинули юговосточную границу по р.Чикой вплоть до Читинской области. Писаница на са.Исинга дала северо-посточный предел, в более чем 100 км от последнего известного пункта по р.Уде. У сел Старая Брянь, Олентуй и Усть-Обор зафиксированы самые восточные группы памятников в междуречье Хилка и Уды. Впервые петроглифы обнаружены по рекам Темник (самые западные местонахождения). Итанце и Баргузину (самые северные пункты). Новые памятники на северном побережье Байкала удалены от крайних точек "селенгинского" типа петроглиров еще далее - до 400 км. Крупный очаг древних наскальных рисунков впервые обнаружен на островах Байквла (Ольхон и Богучанский), что позволяет их считать самыми западными памятниками данного стиля за пределами Забайкалья.

Расширение границ распространения новых петроглифов "селенгинского" типа позволило наглядно убедиться в том, что наскальные рисунки опохи бронзы- раннего железа действительно не распространяются, как подметил еще А.П.Окладников, далее лесостепного ландшафтного региона Бурятии (и всего Забайкалья), и оставлены они, поэтому, людьми, имевшими развитое скотоводство.

Датировка памятников решалась путем сопоставления отдельных рисунков (например, птиц) на скалах и на бронзовых ножах и оленных камиях. Результатом такого сравнительного анализа был вывод, что по крайней мере основная масса рисунков, выполненных красной охрой за Байкалом, принадлежит и тому же времени, что и культура плиточных могил.

Наши исследования подтвердили выводы предыдущих исследователей относительно датировки "селентинских" петроглифов новыми находками сравнительного материала. Прежде всего это целый круг броизовых ножей и набор керамики с солнечными символами; два варианта "елочкообразных" изображений; серия "стрелообразных",





"грибообразных", "крестообразных" и других знаков; рисунки триподов и кинжалов и др. Эти сравнительные материалы обнаруюваит тяготение "селенгинской" группы петроглифов к финальному этапу сибирской бронзы. В пользу этого говорит тот факт, что "селенгинские" композиции при их классификации показали нам авторов наскальных изображений как степных скотоводов со сложной и развитой системой "скотоводческих" представлений. По крайней мере вполне очевидно, что разрыв между "селенгинской" и "кяктинской" (с рубежа н.э. до эпохи тюрков) групп петроглифов был минимален, а еще вероятнее, на каком-то этапе (тагарская эпоха?) искусство "селенгинцев" и "кяхтинцев" сосуществовало друг с другом. Следовательно, мы должны говорить не столько о резком различии двух идеологий, а о их презиственности. Мы считаем, что комплекс "селенгинских" петроглифов Забайкалья прекратил свое существование лишь в первые века н.э., но идеи. заложенные в древних рисуниах, продолжали жить в "кяхтинских" памятниках, и в последужцие эпохи, став одной из отправных точек традиционного бурятского искусства.

Обратившись и проблеме дешифровки "селенгинских" петроглифов, мы установили интересный факт двупрусности расположения рисунков на хорошо сохранившихся цельных композициях. По вертинали сверху вниз представляют собой:

- а) Набор знаков-символов, одицетворяющих понятие Неба как божества: Солице, Луна, птицы-орды, антропоморфине существа е солярными годовами, горизонтальные полосы - симводы ярусности неба и т.д.
- б) Набор знаков-символов, олицетворнацих понятие богатетни степняка-скотовода: пятна-скот в загонах и в поле; хозяин-владолец и его семья; лошади и всадники; овщы и козы.

Отсида следует, что первый (верхний) ярус символов может передавать образ божества, к которому обращается проситель; во втором (нижнем) сконцентрирована желаемая цель, испращиваемая у дляного божества. В этом случае небезинтересно указать, что и шаманские молитвы народов Центральной Азии, Ожной Сибири, как известно, также имеют двухярусное вертикальное построение текста:

1) обращение к духам-божествам, 2) описание испращиваемой у них цели. См. например, сокращенные варианты:

 О. Вечное Синее Небо! (Либо конкретное лицо из Верхнего мира).





Нас, бедных, сделайте богатыми,
 Нас, не имеющих детей, сделайте имеющими детей.
 Сделайте имеющими табуны, наполняющие загоны.

Или (после обращения к небесным духам-божествам):

Расплодите наш скот и табуны, Сделайте нас богатыми и счастливыми, Размножьте наших внуков и правнуков, Сделайте нас многочисленными и здоровыми.

Волее сокращенная письменная (наскальная) запись этого обрещения звучит у монгольских народов еще короче: "Силою Вечного Синего Неба да будет счастье!".

Важно подчеринуть, что некоторые аналогичные символы понятия Неба известны и в шаманской иконографине бурят - онгонах. Волее того, на тех же "селенгинских" петроглифах Забайкалья и Монголии мы видим даже антропофизацию понятия Неба, где под человечнами и орлами следует понимать, вероятно, образы сынов (ховяев)Неба, которые в шаманской мифологии спускаются на землю и обживают различные географические объекты, ныне почитаемые горы, сналы, озера, реки, урочища и пр. Именно к ним, как к представителям Неба и всесильным владыкам родовой территории, обращали буряты-шаманисты свои молитвы о наспослании счастья и благополучия.

Что насвется смысла нижнего яруса, то нартирование и классификация всех без исключения петроглифов Забайналья эпохи бронэм - раннего железа позводили выявить 3 наиболее распространенных сюжета насиальных композиций нижнего яруса и дать им оледукщую характеристику:

- а) Изображение оградок. Они не образуют каких-либо обособленных провинций и столь же индивидуальны, как и оградки-зегоны скотоводов этнографической современности. Численность оградок прямо пропорциональна распространению степных пространств Забайкалья и в целом тяготеет к югу, к основной метрополии степей Центральной Азии. Пятна в загонах-оградах или вне их в сочетании с разнопольми фигурками животных передают идею количественмого выражения домашнего скота (стада);
- б) Изображения человеческих фигур. Вероятно, перед нами представлены в основном семейные портреты древних скотоводческих общин, запечатленных у своих загонов-оград, полных скота -

15 66 225





К статье Тиваненко

К статье Дьякова



1

2

Puc.I.

Puc.I.





основного богатства степных кочевников. Образ орла в тесной связи с оградиами и пятнами-скотом означает духа-покровителя скотоводческой общины;

в) Изображения животных. Установлено, что основная масса животных на петроглифах представлена степными видами (лошадь, козел, овиа), а также всадники на лошадях. Почти все эти животные выступают в тесном единстве с оградками (60,5%), с пятнами (30%), из чего следует, что животные, которых изображали древние художники Центральной Азии и Забайналья, в основном рассматривались не наи объект охоты, а как домашний скот (90,5%).

Таким образом, мы выдвигаем идею, что петроглифы "селенгинского" типа в ряде случаев можно рассматривать как памятниим пинтографической письменности скотоводческих племен. Идея, которую несла эта письменность, сохранилась в реликтовых формах в текстах шаманских молить монгольских народов этнографической современности, и их (молитьм) в некоторой степени можно брать за основу при дешифровке наскальных композиций.

Тесно связанны с памятниками древнего наскального искусства края так называемые культовые места. Впервые этот вопрос был поднят, но не развит, А.П.Окладниковым, который на основании ритуального захоронения головы лошади у подножья петроглифа Нарин-Хундуй нарисовал впечатляющую картину возможных обрядов, проводившихся древними жителями Забайкалья в честь духов писаных скал.

Раскопки, проведенные нами в 40 местах, наглядно показали, что около всех практически петроглифов Забайкалья имеются следы ритуальных жертвоприношений, карактер которых довольно разнообразен: в основном это остатни кострид с кусочками углей и фрагментами костей домашних животных (лошади, барана и др.). Найдены скопления небольших галек, напоминающих гадательные камен бурят. Из вещественных остатков обычны фрагменты глиняной посуды, среди которой имеются и жертвенные триподы с остатками пиши, каменные, костяные, бронзовые и железные предметы. Любопытным и важным фактором явилось установление многослойности жертвоприношений, где нижние слои носят следы остатков кострищ, обложки костей животных, керамику, отщены и орудия труда неолитического облика. Наиболее мощны слои с артефактами бронзового и раннего железного веков. Верхние слои носят следы позднейших шаманского и буддийского почитания вплоть до наших дней. Полученный при раскопках у подножий скал с пет-





роглифами материал позволяет реконструировать некоторые проводившиеся ритуальные действия на древних культовых местах, среди которых фиксируются сжигание животных; принесение их в жертву по принципу "часть вместо пелого"; гадания на камешках и лопатнах животных; возможно, наличие человеческих жертвоприношений; принесение даров в посуде; использование при обрядах очагов и кострищ, отдельных горящих головешек и т.д. Довольно отчетливо видна роль жрепа (шамана) иак руководителя массовых ритуальных перемоний, а возможно, и автора наскальных рисунков - пиктографической иконографии.

Исследование петроглифов Забайкалья как памятников древнейшего наскального искусства края позволяет включить их в качестве весьма ценных исторических объектов в сокровищницу мировой культуры человечества.

#### Иллострации

Рис.І. Наскальные изображения Забайкалья, І — Байкал, остров Богучанский; 2 — Убукун (Абрамовское озеро); 3 — Оронгой; 4 — Харгана; 5 — Верхний Оронгой.







#### Спена шаманского камлания на Сукпайской писанице

В Центральной части горной страны Сихото-Алинь в 17 км от места впадения р.Сукпай в р.Хор автором скалькирована локальная группа наскальных изображений, краткое упоминание о которых было в печати. Изображения интересны не только тем, что они единственные в огромном тасжном регионе, но и семантикой.

Писаница локализована на вертикальной плоскости гранитной скалы, в подножие которой быртся волны Сукпая. Композиция состоит из трех групп рисунков, выполненных в виде силуэтов красно-бурой охрой. Стилевые особенности рисунков, одинаковая сохранность, компановка тремя равноудаленными группами - свидетельствуют о реализации единого замысла, единовременном выполнении (Рис. I).

Центром композиции являются две антропоморфные фигуры. Они имеют незначительные, но существенные различия в передаче головного убора (в одном случае выступы-рога направлены вверх, в другом - вниз), положении рук, наличии дополнительных продолговатых предметов у ног первой фигуры. Необходимо отметить, что фигура с согнутыми руками и дополнительными предметами у ног более яркая, что не может быть объяснено степенью сохранности, так как они находятся в абсолютно одинаковых условиях. В центральную группу входят расположенные ниже характерные изображения лодки с людьми и всадника, сидящего на животном, напоминающем лошадь и лося. Два последних рисунка ориентированы в противоположных направлениях: лодка в западном, совпаданомы с течением реки, всадник в восточном.

Верхнян часть писаницы удалена от центральной на 0,5 м и состоит из двух рисунков: лодки и всадника. Как и в вышеописанном случае, они имеют противопложную ориентировку: лодка западную, всадник - восточную. В остальном также очевидно большое сходство.

Самая нижняя часть композиции представлена четырьмя антропоморфными фигурками, две из которых изображены чуть ниже (ближе), другие слегка приподняты, чем, видимо, передана их удаленность от зрителя.

Эти фигурки значительно меньше тех, что находятся в сред-



ней части писаницы. Нижние переданы в разных рамусах, подчеркнутой динамике, с индивидуальным положением рук у трех (у четвертой их нет) и в характерных грибовидных головых уборах. Эта группа размещена в 0,5 м ниже центральной и отделена от нее небольшим уступом, ограничивающим мелкую природную нишу (глубина не более 5 см), в центре которой и находятся описанные четыре фигурки.

Хронология изображений, с достаточной степенью условности, определяется в пределах I тысячелетия, возможно, начала II тысячелетия до н.э.

В центре композиции мы видим камлающего шамана, бросившего на землю бубен и колотушки, и его духа-покровителя. Трехчленное деление писаницы связано с представлениями о делении мира. В нижней части расположены люди-мухоморы, являющиеся про водниками в мир мертвых. В лодках и верхом отправляются в свое последнее путешествие в страку предков представители разных родов, скончавшиеся после предыдущих "больших поминок".

Таким образом, сукпайская писанина представляется нам интересным и, видимо, древнейшим источником по дальневосточному шаманизму.

### Иллюстрации

Рис. I. Сунпайская писаница. По техническим причинам масштаб отдельный для каждой части композиции. Размер фигуры шамана - 22 см; "мухоморов" - I2-I5 см. Уменьшено расстояние между частями композиции.







### Корреляция петроглифов Южной и Центральной Якутии

Вопрос о сходстве петроглифов Якутии по ряду показателей (стиль, техника и манера исполнения, сюжеты, композиции и др.) с наскальными изображеними Сибири и Дальнего Востока ранее ставился исследователями, однако обобщающей работы на эту тему пока не существует. Правда в 1980 и 1982 гг. этому вопросу были посвящены специальные доклады на региональных археологических конференциях в Иркутске и Якутске, в которых рассматривались сравнительные характеристики петроглифов Лены, Олекмы и Алдана, причем для сравнения брались не все писаницы этих районов, а только незначительная часть рисунков с ярко выраженными показателями, поддающимися корреляции.

Трудность проведения тотальной корреляции якутских петроглифов объясняется прежде всего скудностью материалов, а также их неудовлетворительной сохранностью. Из 115 писании, зафиксированных в настоящее время на территории Якутии, ни одна не сохранилась в хорошем состоянии, в большей степени это фрагментарные остатки некогда существовавших отдельных и композиционно связанных наскальных изображений. Из более чем 5 тысяч наскальных рисунков Якутии корреляционному внализу может быть подвергнуто лишь небольшое количество хорошо сохранившихся изображений (Рис.1; 2).

Согласно последним данным все известные петроглифы Якутин в основном сосредоточены в ее киной и центральной частях. Специального поиска и изучения петроглифов на севере и востоке Якутии пока не проводилось. Только 4 пункта с петроглифами находится за пределами интересующего нас района, III писании расположены в бассейне среднего течения Лены от р.Витим до Якутии.

Значимость проведения корреляции петроглифов в Якутии очевидна. Работами Приленской археологической экспедиции под руководством D.А.Мочанова и С.А.Федосоевой в Якутии были выделены песть последовательно сменякщих друг друга археологических культур, что свидетельствует о сравнительно хорошей изученности материальной культуры древних людей Ленского края. Что же касается изучения дуковной культуры древних народов этого огромного северного региона, то как и везде, где с этим вопросом сталкиваются исследователи, кониретно сказать что-либо трудно. Поэто-





му нам думается, что проведение сравнительного анализа петроглифов двух районов Якутии, где четко выделены археологические культуры всех отапов (от палеолита до раннего средневековья), позволит в какой-то мере увязать отдельные петроглифы, а с ними и культовые комплексы у этих писаниц, с существующими в этих районах археологическими памятниками материальной культуры и на их основе датировать наскальные изображения. В дальнейшем, при положительном опыте, можно будет вплотную подойти к периодизашии петроглифов.

Для сравнительно-типологического вивлиза нами привлекаются наскальные изображения с хоропо выраженными стилистическими
повторяющимися признаками, а также техника исполнения рисунков.
В целом это антропоморфные фигуры (перевернутые вниз головой,
имеющие шаманскую атрибутику, трекпалне изображения, маски-личины и др.), животные - лоси, олени, медведи, а также солярные
символы и лодки с антропоморфными фигурами. В корреляционной
таблице Ежная Якутия представлена регионами, виличающими бассейны рек Чара, Токко, Олекма, Амга, Алдан, Мая, Центральная
Якутия представлена бассейнами Лены и Буотомы.

Для выяснения вопроса, имеют ли петроглифы Ежной и Централі ной Янутии совпадения в стилистических трактовках, сожетах, ком позициях и в технике исполнения, нами был привлечен для анализа уже опубликованный материал, а также петроглифы недавно открытые в этих районах экспедицией Якутского университета.

По вещественным источникам установлено, что в археологическом отношении Dahas и Центральная Якутия входят в ареал приленских культур и являются единым районом со своеобразными куль турными традициями. Открытые ранее на Алдане дюктайская, сумнагинская, сыалахская, белькачинская и ымыяхтахская культуры на сегодияшний день практически охватывают всю Dahyo, Центральную и Восточную Якутию. Этий обстоятельством и вызван наш интерес и сопоставительным харантеристикам наскальных изображений на территории Якутской АССР, позволяющий нам, в какой то мере, проследить общие тенденции в развитии наскального изобразительного искусства древних людей края, в также уяснить их место в материал ном производстве приденских культур.

Для проведения внажиза петроглифов нами были составлены три таблицы. В хронологической таблица (составленной в синхронистическом варианте) показаны все приленские культуры с изображени-





# К статье Кочмара

|                         | Чара                                     | Torko      | Ожна<br>Олёкна | AHEB            | В пиной<br>Алдан                       | И ЦВНТР/<br>Мал            | Дентри                                  | Eyora<br>Byora       |
|-------------------------|------------------------------------------|------------|----------------|-----------------|----------------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------|----------------------|
| фигуры                  | n ★★                                     | *          | **             | 才.大             | <u>ተ</u> ለ                             | 大大<br>17 大<br>20 大<br>20 大 | ↑ ↑<br>21 22<br>↑ 23                    | 1 7 7 21<br>24 25 20 |
| изображения             | 17 m                                     | 91         |                | ** <b>*</b>     |                                        | N.                         | サが                                      |                      |
| Englanding              | · ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** | 37         | 岭              | ψŢ              | *                                      | * 1.                       | 大文化                                     |                      |
| антропомор<br>() личины |                                          | <b>*</b>   | 23             | À.              | #P-55                                  | B = 57                     | 八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八八 |                      |
| NAS DERENO              | J+<br>12                                 |            | **             | **              | <b>4</b><br>67                         |                            | 44                                      |                      |
| знаки<br>знаки          |                                          | 70         | 21             | OF              | 00                                     | 〇<br>本。<br>。               | ⊕ 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 |                      |
| NOON                    | 3                                        | To a       | 一种。            | どを              | ************************************** | 13                         | **************************************  | 7                    |
| одени                   | 和 如                                      | 101        | 为一个            | 100 A           | ************************************** |                            | 110                                     |                      |
| медведи                 | *                                        | <b>373</b> | 2              | ===             | ₹ 415<br>€ 116                         | ₩ H7                       | 1                                       | 177                  |
| додки                   | 120                                      | 122        | 124<br>124     | -A32465<br>(25) |                                        | 427<br>-440 - 428          | #140 129<br>130<br>141                  | ESG (3               |





## К статье Кочмара



Puc.2.





ем орудийного набора, характерного для них, а также наскальные изображения, которые могли бы по своему возрасту относиться и одной из археологических культур (возраст петроглифов установлен предварительно, условно). В отдельной графе показаны стилистические признаки рисунков. В сравнительной таблице приводятся совпадения или различия стилистических трактовок рисунков, скжет, техника, манера выполнения петроглифов. В композиционной таблице мы рассматривали группы петроглифов. сведенные в композиции (если они воспринимались, на наш взгляд, как композиция).

Все наскальные изображения были условно разделены на шесть групп. В первую группу вошли антропоморфиче фигуры (в Ежной Якутии — 359, в Центральной — 373), во вторую группу вошли со-лярные знаки (в Южной Якутии — 191, в Центральной — 13), в третью — лоси (в Южной Якутии — 121, в Центральной — 82), в четвертую — олени (в Ежной Якутии — 55, в Центральной — 9), в пятую — медведи (в Ежной Якутии — 8, в Центральной — 2?), в шестую — лодии (в Ежной Якутии — 26, в Центральной — 14).

Результаты проведенных исследований показывают:

- 1. Сожеты наскальных изображений Ржной Якутии имеют аналогии в петроглифах Центральной Якутии. Характерным примерсм могут быть антропоморфные изображения с трекпальми коначностями, фигуры с шаманской атрибутикой, маски-личины (Рис.2), солярные знаки, лоси и др. Спорными являются изображения медведей в Центральной Якутии, в то же время, в Ежной Якутии отмечено семь четких изображений медведей. Скжеты с антропоморфными фигурами имеют разительную близость. Вызывают интерес антропоморфные фигуры, перевернутые вниз головой, которые имеют сходство в манере исполнения. Особое често в сопоставительной характеристике занимают лоси и олени, изображения которых преобладают в Ежной Якутии, однако техника и манера исполнения, масштабы очень схожи с рисунками этих животных в Центральной Якутии.
- 2. И в Южной и в Центральной Якутии преобладает техника красочных полихромных изображений (охра разных паетовых гамм и оттенков) над граффити и гравировкой. Рисунки в технике граффити больше встречаются в Центральной Якутии, чем в Южной. В Ожной Якутии больше изображений-палимпсестов. В Ожной Якутии отмечено 3 рисунка выполненные углем.
- В стилистическом отношении петроглифы двух районов не отличаются друг от друга. Особый интерес вызывают изображения





масок-личин (ТО рисунков), которые считались не характерными для таежной зоны Восточной Сибири. У многих писаниц Ежной и в меньшей степени Центральной Якутии обнаружены жертвоприношения и культовые комплексы, по которым были датированы некоторые петроглифы обоих районов. Обнаруженный у писаниц археологический материал имеет аналогии с инвентарем сыалахской, белькачинской и ымыяхтахской культур приленского края. Культовые комплексы, представленные у скал с рисунками, содержащие также этнографический материал, находят аналогии в комплексах раннего железного века на территории Якутской АССР.

### Иллюстрации

- Рис. I. Сравнительная таблица петроглифов Ожной и Центральной Якутии.
- Рис. 2. Личины Тжной и Центральной Якутии.





#### М.А. Дэвлет

О сакрально-магических знанах на петроглифах и оленных камых

Наскальные изображения эпохи броизы и снифского времени и последнее время рассматриваются исследовательный в неразрывной связи с монументальными каменными изваннями - оленными каменными, поскольку и для петроглифов, и для наменных стел характерна общая стилистическая трактовка, сходотво скметов. Пожадуй, наиболее загадочными изображениями на оленных наменях оставались звани в выде трех, резе двух косых полос на месте лица антропоморфного изванния. Новые открытии памятников петроглафического искусства во Внутреннай Монголии предивают свет на символику этих фигур, ноторые В.Д.Кубаров отнес и категории знаиса сакрельно-магичесного значения (рмс. I).

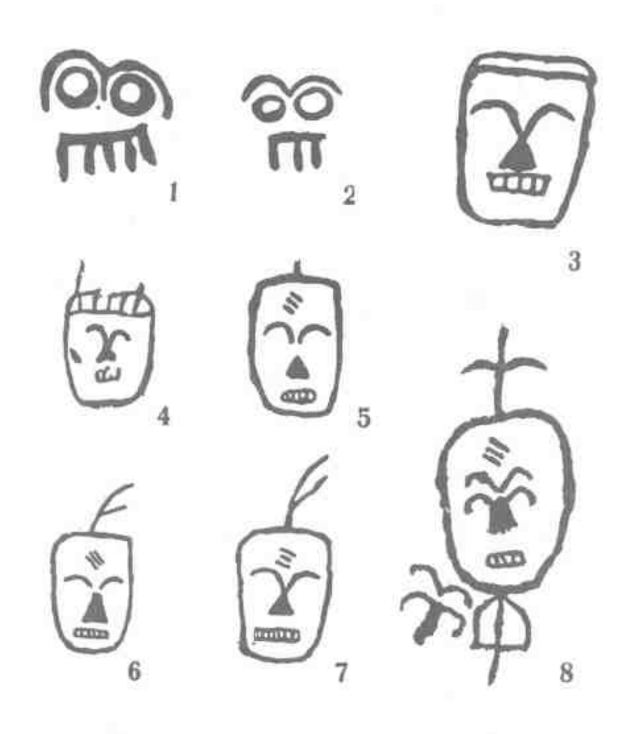
В горах Иныкань открыты наскальные изображения, представляишие собою своеобразные личины, имеющие на лоу три косях полосы. Это не изображения человаческого лица, котя бы и мертвого, а сисрес изображение черена: на месте носа - треугольный провал, на месте рта - частоком на зубов, гивая отсутствуют, обозначены лишь надброниме дуги. Эти личины можно сопоставить с череповидными личинами Соверной Азии в прежде всего района Нижнего Амура, котя у них внешний контур не сердцевидних, а подпримоугольных очертаний. Такан же "зубастан" личине вибите не туловище лошади из Свиячи-Адина. Это изобрежение А.П.Оидадников связывал с мифами о черене, который существует независимо от тела, демонстрируя тем самым неживую жизнь. Примечательно, что на лбу личин из Внутренней Монголян имеются три нарадледьные черти, подобные тем, ноторые встречаются на сленных камиях. Эти линии на личинах-масках, изображанних лица покойников, вероятно, должны были оградить живых от нежелательного общения с обитателлии потустороннего мира - умершими сородичами. Во всяком случае, представляется оченициим, что внаки в виде трех параллельных косых линий на петрогивфах в на оденных намиях семантически однородни. По всей вероятности они отрежали реально проведенные линии на лицах покойников и связани с нультом умеримх предков.

Иливотрации

Рис. І Наскальние изображения личин из Внутренней Монголии







pac. ..





## СОДЕРЖАНИЕ

| Предисловие                                                                                                                                    | 3        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Общие вопросы                                                                                                                                  |          |
| Шер А.Я. К вопросу об истоках первобытного искусства Мартынов А.И. К вопросу о типологии памятников петро-                                     | 6        |
| глифического искусства                                                                                                                         | 13       |
| Сенеро-Запад и Запад                                                                                                                           |          |
| Гурина Н.Н. Наскальные изображения Кольского полуострова<br>- общие и особенные черты в наскальных изображени-                                 |          |
| як севера Евразии<br>Эрнитс Э. О семантике онежских петроглифов                                                                                | 19<br>26 |
| Пойкалайнен В., Талпоепп Э. Возможности использования<br>персонального компьютера для обработки и кранения                                     | 20       |
| грифической информации наскального творчества                                                                                                  | 30       |
| Шумкин В.Я. Петроглифы и писаницы Кольского полуострова<br>Бандривский Н.С. Петроглифы Карпат и их место в наскаль-                            | 34       |
| ном искусстве Центральной и Юго-Восточной Европы                                                                                               | 44       |
| Урад                                                                                                                                           |          |
| Щелинский В.Е. Настенная живопись Каповой пещерм на Dw-<br>ном Урале (датировка, размещение, культурная при-                                   | 417      |
| надлежность)<br>Любин В.П. Изображения мамонтов в Каповой пещере                                                                               | 47<br>56 |
| Филиппов А.К. Наскальные изображения Каловой пещеры в                                                                                          |          |
| системе мифологических представлений Петрин В.Т., Широков В.Н. Наскальные изображения ижно- уральского региона (итоги и перспективы исследова- | 65       |
| ния)                                                                                                                                           | 73       |
| Нокваров С.Ф. О содержании и датировке одной группы<br>уральских писаниц                                                                       | 79       |
| Кавказ                                                                                                                                         |          |
| Марковин В.И. О хронологических группах наскальных изо-<br>бражений в северной части предгорий Дагестана                                       | 84       |





| Исмаилов Г.С. К историко-культурной интерпретации                                                            |            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| древних наскальных изображений на территории                                                                 |            |
| Азербайджана                                                                                                 | 91         |
| Рустамов Дж.Н. Наскальные изображения Гобустана<br>Алиев В. Наскальные изображения Гемигая (Нахичеван-       | 99         |
| CHBS ACCP)                                                                                                   | 104        |
| Петросин С.Б. Древнейшие петроглиры Армении                                                                  | IOS        |
| Бжания В.В., Аджинджал Б.М., Дэвлет Е.Г. Новые иссле-<br>дования в гроте Агца                                | 112        |
| Средняя Азия и Назахстан                                                                                     |            |
| Хужаназаров М. Изучение наскальных изображений Узбеки-                                                       |            |
| стана                                                                                                        | 116        |
| Самалев З. Грот Акбаур с писаницами в Восточном Казах-                                                       |            |
| CTARE                                                                                                        | 123        |
| Новоженов В.А. О взаимосвязях населения Казахского мел-<br>косопочника в древности (по материалам памятников |            |
| наскального искусства)                                                                                       | 130        |
| Мирзабаев А.С. Наскальные изображения Антерена (Семи-                                                        |            |
| речье)                                                                                                       | 137        |
| Оськин А.В. Небесные светила в символике петроглифов Бу-                                                     |            |
| KEHTEY                                                                                                       | 141        |
| Пяткин Б.Н., Миклашевич Е.А. Сейминско-турбинская изобра-<br>зительная традиция: пластика и петроглифы       | 146        |
| Сибирь и Дальний Восток                                                                                      |            |
| Кубарев В.Д. Периодизация петроглифов Калбак-Таша (Гор-                                                      | Contact Co |
| HER ARTER)                                                                                                   | 154        |
| Маточкин Е.П. Петроглифы Черной речки                                                                        | 158        |
| Черемисин Д.В. Петроглифы в устье р.Чуи (Горный Алтай)                                                       | 162        |
| Филиппова Е.Е. Погребальные колесницы карасунского вре-                                                      | 100        |
| MENTA                                                                                                        | 166        |
| Советова О.С. К вопросу о семантике среднеенисейских пет-<br>роглифов скифского времени                      | 169        |
| Савинов Д.Г. Наскальные изображения в стиле оленных кам-                                                     |            |
| нея                                                                                                          | 174        |
| Кызласов И.Л. Таштыкские рыцари                                                                              | 182        |
| Кызласов Л.Р. Историко-культурное значение образиов таш-                                                     |            |
| тыкского искусства (на примерах графики)                                                                     | 192        |
| Килуновская М.Е. Наскальные святилища Гиной Тувы                                                             | 198        |





| Сунчугашев Я.И. Петроглиры у Малого озера в Хакасии       | 200 |
|-----------------------------------------------------------|-----|
|                                                           | 200 |
| Асеев И.В. О петроглифах Манхайского городица             | 20£ |
| Дроздов Н.И. Наскальные рисунки и каменное изваяние       |     |
| Северного Приангарья                                      | 211 |
| Мельникова Л.В. Писаница на Уде (Тофалария)               | 217 |
| Тиваненко А.В. Новые данные о петроглифах "селенгинского" |     |
| стиля в Забайналье                                        | 222 |
| Дьяков В.И. Сцена шаманского камлания на Сукпайской пи-   |     |
| санице                                                    | 229 |
| Кочмар Н.Н. Корреляция петроглифов Южной и Центральной    |     |
| Якутии                                                    | 231 |
| Дэвжет М.А. О сакральне-магических знаках на петрогли-    |     |
| фах и оленных камиях                                      | 237 |
| Содержание                                                | 239 |

Подписано в печати 20.03.90 Усл. п.л. 15. Усл. кр.-отт. 15,13 Уч:-инд.л. 19,59. Печать офсетная Тираж 299 экз. Зак. 66. Цена 3 руб.

Ордена Трудового Красного Знамени издательство "Наука" Главная редакция восточной литературы 103051, Москва К-51, Цретной бульвар, 21

3-я типография издательства "Паука" 107143, Носква Б-143, Открытое моссе, 28





